
 

29 
 

Moh Taufik R Yusuf1, Muh Tasbih 2, Zaenab Abdullah 3 

 

Al-Iftah: Jurnal Tafsir Al-Quran dan Hadist  

https://e-jurnal.publikasiakademikgroup.com/index.php/AIJTAH/issue/archive 

 

Kritik Muhammad Al-Ghazali terhadap Tekstualisme Hadis dan 

Implikasinya bagi Studi Hadis Moderen 

 

Moh Taufik R Yusuf1, Muh Tasbih2, Zaenab Abdullah3 

123Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar 

Email: 1taufiqyusuf10@gmail.com, 2tasbih.tasbih@uin-alauddin.ac.id, 3palopozaenab@gmail.com 
 

Abstract 
This study examines Muhammad al-Ghazali’s critique of textualism in hadith studies and its 
implications for the development of modern hadith scholarship. Textualism in hadith tends to 
interpret hadith literally without considering its conformity with the values of the Qur’an, the 
maqāṣid al-sharī‘ah, and the social context. Muhammad al-Ghazali emerges as a reformist figure 
who emphasizes the importance of contextual, rational, and integrative understanding of hadith. 
This study uses a qualitative approach with a literature review method focusing on Muhammad al-
Ghazali’s works, particularly al-Sunnah al-Nabawiyyah bayna Ahl al-Fiqh wa Ahl al-Ḥadīth, as well 
as supporting literature. The findings indicate that al-Ghazali’s critique of hadith textualism is not 
intended to reduce the authority of hadith, but rather to reconstruct the methodology of 
understanding hadith through the integration of sanad criticism, matan criticism, and maqāṣid al-
sharī‘ah orientation. These findings contribute to strengthening the epistemological framework of 
modern hadith studies so that it remains relevant to contemporary social dynamics without 
displacing the normative authority of the Sunnah of the Prophet. 
Keywords: Muhammad al-Ghazali; hadith textualism; modern hadith studies; maqāṣid al-sharī‘ah. 
 

Abstrak 
Penelitian ini mengkaji kritik Muhammad al-Ghazali terhadap pendekatan tekstualisme dalam 
studi hadis serta implikasinya bagi pengembangan kajian hadis modern. Tekstualisme hadis 
cenderung memahami hadis secara literal tanpa mempertimbangkan kesesuaiannya dengan nilai-
nilai al-Qur’an, maqāṣid al-sharī‘ah, dan konteks sosial. Muhammad al-Ghazali hadir sebagai 
tokoh pembaru yang menekankan pentingnya pemahaman hadis secara kontekstual, rasional, dan 
integratif. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka terhadap 
karya-karya Muhammad al-Ghazali, khususnya al-Sunnah al-Nabawiyyah bayna Ahl al-Fiqh wa 
Ahl al-Ḥadīth, serta literatur pendukung lainnya. Hasil penelitian menunjukkan bahwa kritik al-
Ghazali terhadap tekstualisme hadis tidak dimaksudkan untuk mereduksi otoritas hadis, melainkan 
untuk merekonstruksi metodologi pemahaman hadis melalui integrasi kritik sanad, kritik matan, 
dan orientasi maqāṣid al-sharī‘ah. Temuan ini berkontribusi pada penguatan kerangka 
epistemologis studi hadis modern agar tetap relevan dengan dinamika sosial kontemporer tanpa 
menggeser otoritas normatif Sunnah Nabi. 
Kata kunci: Muhammad al-Ghazali; tekstualisme hadis; studi hadis modern; maqāṣid al-sharī‘ah. 
 

Pendahuluan  

Hadis Nabi menempati posisi strategis sebagai sumber ajaran Islam kedua setelah al-Qur’an. 

Namun demikian, persoalan utama dalam studi hadis tidak hanya terletak pada autentisitas 

periwayatan, melainkan juga pada cara memahami dan mengaplikasikan hadis dalam konteks 

kehidupan umat Islam. Salah satu problem yang terus mengemuka adalah kecenderungan 

tekstualisme hadis, yakni pemahaman hadis yang berorientasi pada makna literal teks tanpa 

mempertimbangkan konteks historis, tujuan syariat (maqāṣid al-syarīʿah), serta relasinya dengan 

mailto:1taufiqyusuf10@gmail.com
mailto:2tasbih.tasbih@uin-alauddin.ac.id
mailto:3palopozaenab@gmail.com


 

30 
 

Moh Taufik R Yusuf1, Muh Tasbih 2, Zaenab Abdullah 3 

 

al-Qur’an sebagai sumber normatif utama. Dalam konteks inilah pemikiran Muhammad al-Ghazali 

menjadi relevan untuk dikaji. Sebagai ulama kebangkitan Islam di Mesir, al-Ghazali dikenal sebagai 

pembela Sunnah Nabi, namun sekaligus pengkritik keras terhadap pendekatan tekstual yang rigid 

dalam memahami hadis. Melalui karya al-Sunnah al-Nabawiyyah bayna Ahl al-Fiqh wa Ahl al-

Ḥadīth, ia menegaskan bahwa kesahihan sanad tidak dapat dijadikan satu-satunya tolok ukur 

validitas hadis, tanpa disertai analisis kritis terhadap matan, kesesuaiannya dengan al-Qur’an, fakta 

historis, dan nilai-nilai keadilan serta kemanusiaan. Kritik ini menunjukkan bahwa persoalan utama 

hadis bukan terletak pada otoritas Sunnah, melainkan pada metodologi pemahamannya. Sejumlah 

penelitian sebelumnya telah membahas pemikiran Muhammad al-Ghazali, khususnya terkait kritik 

matan dan relevansinya dengan studi hadis kontemporer. Namun, kajian yang secara sistematis 

menempatkan kritik al-Ghazali terhadap tekstualisme hadis dalam satu kerangka utuh yang 

mengaitkan kritik metodologis, prinsip pemahaman hadis, dan implikasinya bagi epistemologi 

studi hadis modern masih relatif terbatas. Celah inilah yang menjadi fokus penelitian ini, terutama 

dalam menjawab bagaimana kritik al-Ghazali membentuk paradigma alternatif dalam memahami 

hadis tanpa menegasikan otoritas Sunnah. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk menganalisis kritik 

Muhammad al-Ghazali terhadap tekstualisme hadis serta implikasinya bagi pengembangan studi 

hadis modern. Pembahasan difokuskan pada tiga aspek utama: kritik terhadap pendekatan tekstual 

hadis, prinsip metodologis pemahaman hadis menurut al-Ghazali, dan implikasi pemikirannya 

terhadap epistemologi dan otoritas hadis dalam kajian kontemporer. Sejalan dengan tujuan 

tersebut, penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan pendekatan studi 

kepustakaan (library research). Data primer diperoleh dari karya-karya Muhammad al-Ghazali, 

terutama al-Sunnah al-Nabawiyyah bayna Ahl al-Fiqh wa Ahl al-Ḥadīth, sedangkan data sekunder 

berasal dari buku, artikel jurnal, dan penelitian terdahulu yang relevan. Analisis data dilakukan 

melalui pendekatan deskriptif-analitis dan kritis, dengan menelaah argumentasi al-Ghazali serta 

mengaitkannya dengan diskursus studi hadis modern. 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka (library 

research). Sumber data primer terdiri atas karya-karya Muhammad al-Ghazali yang secara khusus 

membahas hadis dan metodologi pemahamannya, seperti al-Sunnah al-Nabawiyyah bayna Ahl al-

Fiqh wa Ahl al-Hadis.1 Adapun sumber data sekunder meliputi buku, artikel jurnal ilmiah, 

disertasi, dan karya akademik lain yang relevan dengan tema studi hadis dan pemikiran Islam 

kontemporer. Analisis data dilakukan melalui teknik analisis isi (content analysis) dengan 

pendekatan deskriptif-analitis.2 Penulis mengidentifikasi, mengklasifikasi, dan menganalisis 

gagasan-gagasan pokok Muhammad al-Ghazali terkait kritik matan hadis, kemudian 

mengaitkannya dengan konteks pengembangan studi hadis modern. Pendekatan ini digunakan 

untuk memperoleh pemahaman yang komprehensif mengenai konstruksi pemikiran al-Ghazali 

serta implikasi metodologisnya dalam kajian hadis kontemporer. 

Hasil dan Pembahasan 

A. Kritik Muhammad al-Ghazali terhadap Tekstualisme Hadis 

Muhammad al-Ghazali dikenal sebagai salah satu ulama kebangkitan Islam di Mesir yang 

secara tegas membela eksistensi Sunnah Nabi di samping al-Qur’an. Pembelaan tersebut tidak 

dimaknai sebagai penerimaan hadis secara literal tanpa kritik, melainkan sebagai upaya 

menempatkan hadis dalam kerangka metodologi pemahaman yang komprehensif. Hal ini tampak 

jelas dalam karya monumentalnya al-Sunnah al-Nabawiyyah bayna Ahl al-Fiqh wa Ahl al-Ḥadīth, 

 
1 Muhammad al-Ghazali, al-Sunnah al-Nabawiyyah, 64–90. 
2 Klaus Krippendorff, Content Analysis: An Introduction to Its Methodology (California: Sage Publications, 

2004), 18–21. 



 

31 
 

Moh Taufik R Yusuf1, Muh Tasbih 2, Zaenab Abdullah 3 

 

yang membahas secara luas tema hubungan al-Qur’an dan Hadis, otoritas Nabi dalam penetapan 

hukum, serta metode kritik hadis. Dalam karyanya tersebut, Muhammad al-Ghazali menegaskan 

pentingnya sinergi antara ahl al-ḥadīth dan ahl al-fiqh sebagai prasyarat utama dalam memahami 

Sunnah Nabi secara benar. Ia menolak kecenderungan sebagian kalangan yang memahami hadis 

secara parsial dan literal tanpa mempertimbangkan dimensi normatif dan kontekstual syariat. 

Menurutnya, tugas ahl al-ḥadīth adalah mengumpulkan hadis-hadis dan memperhatikan kualitas 

sanad dan matannya. Sedangkan tugas ahl al-fiqh adalah menyempurnakan tugas ahl al-ḥadīth 

dengan mengetahui cacat yang tersembunyi dalam matan, menentukan isi, semangat, dan relevansi 

matan hadis dalam konteks syari’ah secara keseluruhan.3 

Pernyataan ini menunjukkan bahwa kritik al-Ghazali terhadap tekstualisme hadis tidak 

diarahkan pada otentisitas hadis itu sendiri, melainkan pada cara memahami dan menerapkannya. 

Pemahaman hadis, menurutnya, tidak boleh berhenti pada teks dan validitas sanad semata, tetapi 

harus dilanjutkan dengan analisis makna, tujuan, dan relevansi hadis dalam bangunan syariat Islam 

secara utuh. Kritik terhadap pendekatan tekstual semakin terlihat ketika al-Ghazali menolak 

praktik pengambilan hukum dari satu hadis secara terpisah tanpa mempertimbangkan keseluruhan 

ajaran Islam. Ia menegaskan bahwa:Hukum agama tidak diambil dari satu hadis yang terpisah 

dengan hadis yang lain. Ia diambil dengan mengumpulkan hadis-hadis, kemudian membandingkan 

kumpulan hadis tersebut dengan al-Qur’an.4 Pandangan ini mencerminkan penolakan terhadap 

tekstualisme yang cenderung memahami hadis secara atomistik. Bagi al-Ghazali, hadis harus 

dipahami secara tematik dan komparatif, serta diletakkan dalam relasi yang harmonis dengan al-

Qur’an sebagai sumber utama ajaran Islam.  

Oleh karena itu, ia menegaskan posisi al-Qur’an sebagai kerangka normatif dalam 

memahami Sunnah Nabi, Sesungguhnya al-Qur’an adalah bingkai semua hadis yang berjalan di 

dalamnya, dan hukum-hukum dalam hadis tidak berseberangan dengan hukum-hukum al-Qur’an, 

karena hukum-hukum dalam hadis ṣaḥīḥ diambil dan digali dari al-Qur’an. Rasulullah mengambil 

hukum tersebut dengan bimbingan Ilāhiyyah dan keterangan Rabbani untuk menafsirkan apa-apa 

yang disebutkan secara global dalam al-Qur’an5 Lebih lanjut, kritik al-Ghazali terhadap 

tekstualisme hadis juga tercermin dalam konstruksi metodologi kritik hadis yang ia tawarkan. Ia 

mensyaratkan tidak hanya keabsahan sanad, tetapi juga konsistensi dan integritas matan hadis. 

Dalam hal ini, ia menegaskan bahwa: Matan hadis tidak shadh yaitu periwayatan seorang rawi atau 

lebih tidak bertentangan dengan al-Qur’an dan rawi lain yang lebih akurat dan lebih dapat 

dipercaya. 2) Matan tidak mengandung ‘illat qadiḥah (suatu sebab atau alasan yang mengakibatkan 

tertolaknya suatu hadis).6 Kriteria ini menunjukkan bahwa matan hadis menjadi objek evaluasi 

substantif, bukan sekadar pelengkap setelah penelitian sanad. Dengan demikian, pemahaman hadis 

menurut al-Ghazali menuntut adanya penilaian kritis terhadap isi hadis, terutama ketika hadis 

tersebut bertentangan dengan prinsip-prinsip al-Qur’an, realitas sejarah, atau nilai-nilai dasar 

syariat. 

Pendekatan kritik matan Muhammad al-Ghazali ini kemudian diperkuat oleh kajian 

akademik kontemporer. Suryadi, dalam penelitiannya terhadap metode pemahaman hadis al-

Ghazali, menyimpulkan bahwa tolok ukur kritik matan yang digunakan al-Ghazali dilakukan 

melalui berbagai pendekatan, yaitu: Tolok ukur yang dipakai Muhammad al-Ghazali dalam kritik 

matan secara garis besar melalui 4 metode, yaitu: 1) pengujian dengan al-Qur’an, 2) pengujian 

dengan hadis, 3) pengujian dengan fakta historis, dan 4) pengujian dengan kebenaran ilmiah. Dari 

48 hadis yang diangkat oleh Muhammad alGhazali, dikategorikan menjadi lima, yaitu: 1) pengujian 
 

3 Muhammad al-Ghazali, al-Sunnah al-Nabawiyyah bayna Ahl al-Fiqh wa Ahl al-Ḥadīth (Kairo: Dar al-Syuruq, 
1989), h. 19-21 

4 Ibid., h. 197. 
5 Ibid., h. 198. 
6 Ibid., h. 14-1 



 

32 
 

Moh Taufik R Yusuf1, Muh Tasbih 2, Zaenab Abdullah 3 

 

dengan al-Qur’an, Hadis, fakta historis dan kebenaran ilmiah, 2) pengujian dengan al-Qur’an, fakta 

historis dan kebenaran ilmiah, 3) pengujian dengan Hadis, fakta historis dan kebenaran ilmiah, 4) 

pengujian dengan fakta historis dan kebenaran ilmiah, dan 5) pengujian dengan kebenaran 

ilmiah.7Dengan demikian, kritik Muhammad al-Ghazali terhadap tekstualisme hadis dapat 

dipahami sebagai upaya metodologis untuk menghindari pemahaman literal yang sempit dan 

ahistoris. Kritik tersebut bertujuan menempatkan hadis dalam kerangka epistemologi Islam yang 

integratif, yang menggabungkan validitas sanad, kedalaman analisis matan, serta kesesuaian dengan 

al-Qur’an dan tujuan syariat. Pendekatan ini sekaligus menunjukkan bahwa al-Ghazali tidak 

menolak hadis, melainkan menolak tekstualisme yang mengabaikan konteks, maqāṣid al-syarīʿah, 
dan koherensi ajaran Islam secara keseluruhan. 

B. Prinsip Metodologis Pemahaman Hadis Menurut Al-Ghazali 

Dalam memahami hadis, Al-Ghazali menekankan beberapa prinsip utama, antara lain: 

keselarasan hadis dengan al-Qur’an, orientasi pada maqāṣid al-sharī‘ah, penggunaan akal sehat, 

serta pertimbangan konteks sosial. Prinsip-prinsip ini dimaksudkan agar hadis tetap relevan dan 

mampu menjawab tantangan zaman tanpa kehilangan otoritas normatifnya. Muhammad al-

Ghazali menawarkan beberapa metode pemahaman hadist atau prinsip-prinsip dasar yang harus 

dipenuhi ketika hendak berinteraksi dengan Hadist, supaya menghasilkan pemahaman yang sesuai 

dengan ajaran agama Islam. Metode ini tidak dinyatakan secara eksplisit oleh Muhammad al-

Ghazali, akan tetapi hal ini dapat ditemukan dari beberapa contoh hadist yang dikritik dan 

ditolaknya. Berdasarkan penelitian yang dilakukan oleh Suryadi terhadap tolok ukur keshahihan 

sebuah hadist, maka ditemukan bahwa ada 4 (empat) metode pemahaman hadist Nabi yang 

ditawarkan oleh Muhammad al-Ghazali, yaitu:8 

1. Matan Hadist harus sesuai dengan Al-Qur’an 

 Al-Qur`an menurut Muhammad al-Ghazali adalah sumber pertama dan utama dari 

pemikiran dan dakwah Islam, sementara hadist adalah sumber kedua. Dalam memahami al-

Qur‟an, kedudukan hadist sangat penting karena sebagai penjelas teoritis dan praktis bagi al-

Qur‟an. Oleh karena itu, sebelum melakukan kajian tentang matan hadist, maka perlu adanya 

upaya intensif dalam memahami al-Qur`an terlebih dahulu.9 Penerapan pemahaman hadist melalui 

metode ini dilakukan Muhammad al-Gazali secara konsisten, dalam persoalan kemaslahatan dan 

muamalah, Muhammad al-Ghazali lebih mengutamakan hadist yang sanadnya daif namun 

kandungan dan maknanya sejalan dengan prinsip al-Quran, daripada hadist yang sanadnya shahih 

tetapi kandungan dan maknanya tidak sejalan dengan prinsip al-Quran. Contoh hadist tentang 

mayit akan di azab di dalam kubur akibat  tangisan orang masih hidup berikut ini: 
ا
َ
ن
َ
ث
َّ
  حَد

ُ
عْبَة

ُ
ب ِ  عَنْ  ش

َ
ر   أ

ْ
ص   بْن   بَك

ْ
الَ  حَف

َ
  ق

ُ
ابِ  بْن   عُمَرَ  عَنْ  عُمَرَ  ابْنَ  سَمِعْت

َّ
ط
َ
خ
ْ
َ  ال ِ

ُ   رَض 
َ
  اللّ

ُ
ه
ْ
ى  عَن   عَن ب ِ

َّ
  صل -  الن

الَ  -وسلم  عليه الله
َ
 :  ق

ُ
ت مَيى

ْ
بُ  ال

َّ
اءِ  يُعَذ

َ
حَى  بِبُك

ْ
ال  

Artinya: Telah menceritakan kepada kami Syu’bah, dari Abu Bakar bin Hafsh ia berkata: aku 

telah mendengar Ibnu Umar dari Umar bin Khatab r.a dari Nabi saw. ia bersabda: seorang mayit 

akan disiksa dengan sebab tangisan orang yang masih hidup. (H.R al-Baihaqi No. 7416)10 

Muhammad al-Gazali berpendapat bahwa dosa yang dilakukan oleh orang yang masih hidup tidak 

mungkin dibebankan kepada orang yang telah meninggal. Muhammad al-Ghazali menolak hadist 

ini walaupun tertulis dalam kitab Shahih al-Baihaqi No. 7416. Karena bertentangan dengan 

 
7 Suryadi, Metode Kontemporer Pemahaman Hadis Nabi: Perspektif Muhammad alGhazali dan Yusuf al-

Qardhawi (Yogyakarta: Teras, 2008), h. 82-86. 
8  Suryadi, “Metode Pemahaman Hadis Nabi: Telaah atas Pemikiran Muhammad al-Ghazali dan Yusuf Al-

Qardhawi”, Disertasi Program Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2004, h. 20. 
9  Suryadi, “Metode Pemahaman Hadis Nabi: Telaah atas Pemikiran Muhammad al-Ghazali dan Yusuf Al-

Qardhawi”, Disertasi Program Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sunan KalijagaYogyakarta, 2004, h. 21 
10 H.R al-Baihaqi No. 7416 



 

33 
 

Moh Taufik R Yusuf1, Muh Tasbih 2, Zaenab Abdullah 3 

 

Firman Allah SWT. dalam surah Fathir ayat 18, surah al-An‟am ayat 164, surah az-Zumar ayat 7, 

surah an-Nisa‟ 15, yang sama-sama berbunyi: 
 
َ
رُ  وَل ز 
َ
  ت

 
رَة رَ   وَاز 

ْ
ز رَى   و 

ْ
خ
ُ
أ  

Artinya :“Dan orang yang berdosa tidak akan memikul dosa orang lain” Alasan Muhammad al-

Ghazali menolak hadist ini dikarenakan hadist tersebut dianggap bertentangan dengan al-Qur’an. 

Menurutnya, pemahaman tersebut harus diluruskan, bahwa mayit yang dimaksud dalam hadist itu 

adalah mayit orang kafir (bukan orang mukmin). Meskipun hadist tersebut masih tercantum dalam 

kitab-kitab hadist shahih. 

2. Matan Hadist harus sesuai dengan Hadist Shahih Lainnya 

Maksud dari metode ini ialah melakukan komparasi antara hadist satu dengan hadist lainnya 

yang setema. Sebelum melakukan istinbath hukum, perlu dilakukan adanya uji coba dengan hadist-

hadist lain yang saling berkaitan. Hal ini dimaksudkan untuk mendeteksi bahwa hadist yang 

dijadikan argument tersebut benar-benar tidak bertentangan dengan hadist mutawatir atau hadist 

lainnya yang lebih kuat derajatnya.11Sebagai contoh hadist tentang larangan bagi wanita shalat 

berjamaah di masjid: 
ا
َ
ن
َ
ث
َّ
،  حَد

ُ
يد   عَنْ  يَز 

َ
ة
َ
َ  عَائِش ِ ِ

ُ  رَض 
َ
هَا اللّ

ْ
  عَن

ْ
ت
َ
ال
َ
وْ : ق

َ
  ل

َّ
ن
َ
ِ  رَسُولَ  أ

َ
ىصلى الله عليه وسلم   اللّ

َ
  مَا رَأ

َ
ث

َ
حْد

َ
سَاءُ  أ

ى
عَهُنَّ  الن

َ
مَن
َ
، ل

َ
مَسْجِد

ْ
  ال

ائِيلَ 12 ِ  إِسَْْ ِ
  نِسَاءُ   بَب 

ْ
مَا مُنِعَت

َ
 ك

Artinya: Telah menceritakan kepada kami Yazid... Aisyah berkata; "Kalaulah Rasulullah 

SAW. melihat apa yang diperbuat para wanita (sekarang ini) pasti mereka akan dilarang pergi ke 

masjid sebagaimana dilarangnya para wanita bani Israel. Hadist di atas tentang larangan 

perempuan shalat di masjid ditolak oleh Muhammad al-Ghazali, karena dianggap bertentangan 

dengan amalan Rasulullah SAW. yang menyediakan pintu khusus bagi perempuan untuk 

mengikuti shalat berjamaah di masjid. Rasulullah SAW. juga pernah memendekkan shalat Subuh-

nya dengan membaca surat-surat pendek ketika mendengar tangis bayi, karena dikhawatirkan sang 

ibu tidak khusyu‟ shalat-nya karena tangisan anaknya.13 Muhammad al-Ghazali berpendapat 

bahwa keikutsertaan perempuan shalat berjamaah di masjid ini, lebih dianjurkan bagi mereka yang 

telah menyelesaikan semua tugas-tugasnya di rumah. Jika mereka telah selesai melakukannya, maka 

suaminya tidak berhak untuk melarangnya pergi ke mesjid. Tentang hal ini, ada sebuah hadist yang 

berbunyi: 
ا
َ
ن
َ
ث
َّ
الَ  إِسْمَاعِيلَ، بْنُ  مُوسَ  حَد

َ
ا: ق

َ
ن
َ
ث
َّ
بُو حَد

َ
،  أ

َ
ة
َ
، عَنْ  عَوَان

َ
يْمَان

َ
ِ  عَبْدِ  عَنْ  إِبْرَاهِيمَ، عَنْ   سُل

َ
  عُمَرَ، بْن   اللّ

َّ
ن
َ
  رَسُولَ  أ

 ِ
َ
الَ صلى الله عليه وسلم  اللّ

َ
ق : 

14« ِ
َ
  اللّ

َ
ِ  مَسَاجِد

َ
عُوا إِمَاءَ  اللّ

َ
مْن
َ
  ت
َ
 «ل

 Artinya: Telah menceritakan kepada kami Musa bin Ismail, ia berkata: telah menceritakan 

kepada kami Abu ‘Awanah, dari Sulaiman, dari Ibrahim, dari Abdullah bin Umar, bahwa 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم bersabda: ‘Janganlah kalian melarang hamba-hamba perempuan Allah untuk 

(mendatangi) masjid-masjid Allah.’ Menurut Muhammad al-Ghazali bahwa hadist yang 

menjelaskan tentang larangan perempuan ikut shalat berjamaah di masjid adalah bathil. Terlebih 

Hadist ini pun tidak dijumpai dalam kitab Shahih Bukhari maupun Muslim. 

3. Matan Hadist Sesuai dengan Fakta Historis 

Hadis dan sejarah memiliki hubungan sinergis yang saling menguatkan satu sama lain. 

Adanya kecocokan antara hadist dengan fakta sejarah akan menjadikan hadist memiliki sandaran 

validitas yang kokoh, sebaliknya apabila terjadi penyimpangan antar keduanya, maka salah satu 

diantara keduanya akan diragukan kebenarannya. Oleh sebab itu, pentingnya menyertakan fakta 

sejarah dalam hal ini. Sebagai contohnya tentang hadist perempuan menjadi pemimpin: 
 

11  Suryadi, “Metode Pemahaman Hadis Nabi: Telaah atas Pemikiran Muhammad al-Ghazali….h.85 
12 Musnad Ahmad No. 24700 
13  Muhammad al-Ghazali, al-Sunnah al-Nabawiyyah bayina Ahl al-Fiqh wa Ahl al-Hadis (Kairo:t.pt, 1989), h. 

70.73 
14 Al-Bukhori no.900 dan Muslim no.442 



 

34 
 

Moh Taufik R Yusuf1, Muh Tasbih 2, Zaenab Abdullah 3 

 

ا
َ
ن
َ
ث
َّ
  حَد

ُ
مَان

ْ
مِ، بْنُ  عُث

َ
هَيْث

ْ
الَ   ال

َ
ا:  ق

َ
ن
َ
ث
َّ
، حَد ، عَن   عَوْف  حَسَن 

ْ
ِ  عَنْ  ال ب ِ

َ
،   أ

َ
رَة
ْ
بَك  

 
َّ
ن
َ
ِ  رَسُولَ  أ

َ
الَ صلى الله عليه وسلم  اللّ

َ
ق : 

15« 
 
ة
َ
مُ  امْرَأ

ُ
مْرَه

َ
وْا أ

َ
وْم   وَل

َ
  ق
َ
لِح

ْ
نْ   يُف

َ
 «ل

           Artinya “Telah menceritakan kepada kami Utsman bin Haitsam. Rasulullah SAW bersabda: 

"Tidak akan beruntung suatu kaum yang menyerahkan urusan (pemerintahan) mereka kepada 

seorang wanita" Menurut Muhammad al-Ghazali, Jumhur ulama memahami hadist tersebut secara 

tekstual. Mereka berpendapat bahwa pengangkatan perempuan menjadi kepala Negara, hakim 

pengadilan atau berbagai jabatan lainnya dilarang. Mereka menyatakan bahwa perempuan menurut 

syariat hanya diberi tanggungjawab untuk menjaga harta suaminya. Hadist tersebut seharusnya 

dipahami secara kontekstual, dimana budaya masyarakat dan sistem politik bangsa persia waktu itu 

sedang mengalami kehancuran. Jika kekuasaan dan kepemimpinan diserahkan kepada perem puan 

muda yang tidak tau apa-apa, maka negara persia akan mengalami kehancuran.16 Pernyataan 

Muhammad al-Ghazali di atas memberi isyarat bahwa perempuan yang tidak boleh diserahi tugas 

sebagai pemimpin pada hadist tersebut adalah perempuan yang tidak memenuhi syarat 

kepemimpinan. Jadi hadist tersebut tidak dapat dijadikan dasar penolakan perempuan sebagai 

pemimpin. 

4. Matan Hadist Harus sesuai dengan Kebenaran Ilmiah 

Pengujian ini dapat diartikan bahwa setiap kandungan matan hadist tidak boleh 

bertentangan dengan teori ilmu pengetahuan, penemuan Ilmiah, rasa keadilan dan hak asasi 

manusia. Oleh karena itu, tidak masuk akal jika hadist Nabi Muhammad SAW. mengabaikan rasa 

keadilan. Menurut Muhammad al-Ghazali, bagaimanapun shahihnya sanad sebuah hadist, jika 

matan-nya bertentangan dengan prinsip hak asasi manusia, maka hadist tersebut tidak layak 

dipakai. Contoh hadist tentang tidak adanya qishas bagi seorang muslim yang membunuh orang 

kafir. 

ا
َ
ن
َ
ث
َّ
  حَد

ُ
حْمَد

َ
سَ،  بْنُ   أ

ُ
الَ  يُون

َ
ا: ق

َ
ن
َ
ث
َّ
،  حَد يْْ 

َ
ه
ُ
الَ  ز

َ
ا: ق

َ
ن
َ
ث
َّ
بُو حَد

َ
، أ

َ
ِ  عَبْدِ  عَنْ  إِسْحَاق

َ
و،  بْن   اللّ الَ  عَمْر 

َ
ق : 

  ٍ
افِر 17

َ
لَ  مُسْلِم   بِك

َ
ت
ْ
  يُق

َ
  ل
ْ
ن
َ
، وَأ سِيْ 

َ ْ
  الْ

ُ
اك
َ
ك
َ
لُ، وَف

ْ
عَق
ْ
الَ : ال

َ
ةِ؟ ق

َ
حِيف ِ  الصَّ ِ

 :  وَمَا ف 
ُ
ت
ْ
ل
ُ
 .ق

         Artinya: “Telah menceritakan kepada kami Ahmad bin Yunus… Saya bertanya; “Apa yang 

terdapat dalam shahifah?”, Ia menjawab: “Kewajiban membayar diyat, membebaskan tawanan dan 

tidak boleh seorang muslim dibunuh karena orang kafir”. (HR. Bukhari No. 6404). Muhammad 

al-Ghazali menolak hadist tersebut disebabkan mengabaikan rasa keadilan dan tidak menghargai 

jiwa kemanusiaan. Karena antara muslim dan kafir sebenarnya mempunyai hak dan kewajiban 

yang sama. Jika dicermati, indikator yang ditanamkan oleh Muhammad al-Ghazali dalam kritik 

matan bukanlah sesuatu yang baru. Muhammad al-Ghazali sendiri mengakui bahwa apa yang 

dilakukannya sudah dilakukan oleh ulama terdahulu. Yang paling penting dari semua itu adalah 

bagaimana mempraktikkan indikator kritik matan tersebut dalam berbagai matan hadist Nabi.  

Berdasarkan uraian pemikiran Muhammad al-Ghazali di atas, mengindikasikan bahwa adanya 

upaya pengembangan dalam wawasan studi pemikiran hadist. Hal ini penting mengingat 

pemahaman atas kedudukan hadist nabi harus relevan dengan masyarakat sekarang ini. Model 

pemahaman yang ditawarkan oleh Muhammad al-Ghazali tersebut, banyak menjawab berbagai 

problem realitas sosial umat Islam saat ini. Dengan kata lain, Muhammad al-Ghazali ingin 

mempertegas bahwa Islam adalah agama yang universal yang berlaku untuk setiap masa dan 

tempat.18 

 

 
15 Al-Bukhari, Sahih al-Bukhari no. 7099 
16 Muhammad al-Ghazali, al-Sunnah al-Nabawiyyah bayina Ahl al-Fiqh wa Ahl al-Hadis (Kairo:t.pt, 1989), h. 

64-65 
17 Hadits Shahih Bukhari No. 6404 
18  Muhammad Idris, “Metode Pemahaman Hadis Muhammad al-Ghazali”, Jurnal Ulunnuha, Volume 6, 

Nomor 1, Juni 2016, h. 37 



 

35 
 

Moh Taufik R Yusuf1, Muh Tasbih 2, Zaenab Abdullah 3 

 

 

C. Implikasi bagi Studi Hadis Modern 

Pemikiran Muhammad al-Ghazali memberikan implikasi signifikan bagi pengembangan 

studi hadis modern. Implikasi pemikiran Muhammad al-Ghazali terhadap studi hadis modern 

tidak hanya terbatas pada perbedaan pendekatan teknis dalam memahami hadis, tetapi menyentuh 

aspek epistemologis yang lebih mendasar, khususnya terkait otoritas keilmuan dalam tasyriʿ Islam. 
Dikotomi antara Ahli Hadis dan Ahli Fikih yang dikemukakan al-Ghazali berpotensi menciptakan 

ketegangan metodologis yang berkelanjutan apabila tidak diletakkan dalam kerangka integratif. Hal 

ini tercermin dalam pernyataan berikut: Jika dikotomi antara Ahli Hadis dan Ahli Fikih ini terus 

berlanjut, maka akan berakibat pada selalu berbenturnya antara dua pendapat yang benar. Sebab, 

terkadang ulama berbeda pendapat dalam memahami sebuah nash dalam rangka menerapkan 

pemahaman tasyri`. Pemahaman tekstual dan kontekstual sama-sama dibutuhkan tatkala ada nash 

yang harus dipahami secara tekstual maupun kontekstual. Dan kita pasti tidak menginginkan 

perpecahan disebabkan hanya berbeda didalam memahami masalah tasyri` yang sifatnya 

furu`iyyah. 

Dalam perspektif studi hadis modern, pernyataan tersebut menunjukkan bahwa problem 

utama bukan terletak pada perbedaan hasil ijtihad, melainkan pada kecenderungan epistemologis 

yang memisahkan disiplin hadis dan fikih secara rigid. Padahal, secara historis dan metodologis, 

kedua disiplin ini berkembang secara dialektis dan saling melengkapi. Oleh karena itu, implikasi 

pemikiran al-Ghazali menuntut adanya rekonstruksi pendekatan integratif antara kritik hadis dan 

pemahaman tasyriʿ, agar perbedaan metodologi tidak bermuara pada fragmentasi otoritas 
keilmuan. Implikasi epistemologis yang lebih serius muncul dalam pandangan al-Ghazali terkait 

penolakan hadis aḥad sebagai hujjah dalam persoalan akidah. Pendekatan ini berangkat dari 

asumsi bahwa hadis aḥad bersifat ẓannī aṡ-ṡubūt dan karena itu tidak layak dijadikan dasar 

keyakinan. Konsekuensi dari pendekatan tersebut dijelaskan sebagai berikut: 

Jika hadis aḥad dianggap tidak dapat diterima sebagai sumber dalil dalam bidang keimanan, 

maka prinsip seperti ini akan mengakibatkan tergesernya sebagian besar ajaran Islam yang selama 

ini dianut umat Islam. Topik-topik yang menarik dalam teologi Islam mencakup konsep syafaat 

Nabi di akhirat, berbagai mukjizat yang dikaitkan dengan Nabi selain yang ditemukan dalam Al-

Qur'an, ciri-ciri pembeda makhluk surgawi seperti Malaikat dan Jin, ciri-ciri penentu Surga. dan 

Neraka, pengalaman hukuman yang terkait dengan alam kubur, evaluasi amal melalui skala 

metaforis mīzān, penyeberangan jembatan ṣirāṭ yang berbahaya di atas neraka, keberadaan yang 

penuh kebahagiaan di dekat danau ḥauḍ di surga, dan wahyu kenabian mengenai Hari Kiamat. 

Kiamat, termasuk antisipasi kedatangan Dajjal, kedatangan Imam Mahdi, turunnya Nabi Isa, dan 

peristiwa penting lainnya. Pencantuman gagasan-gagasan tersebut dalam doktrin Islam harus 

dihilangkan, karena hadis-hadis yang berkaitan dengan gagasangagasan tersebut digolongkan 

sebagai hadis aḥad.19  

Dalam kerangka epistemologi hadis, pandangan ini berimplikasi pada pergeseran konsep 

otoritas normatif hadis, dari pendekatan transmisi-otoritatif menuju rasionalisasi selektif. Jika 

diterapkan secara konsisten, pendekatan tersebut tidak hanya membatasi ruang lingkup hadis 

dalam akidah, tetapi juga berpotensi mereduksi bangunan teologi Islam yang selama ini bersandar 

pada integrasi Al-Qur’an dan Sunnah. Hal ini ditegaskan lebih lanjut bahwa Apabila hal ini 

dituruti, maka akan memberikan konsekuensi kedalam rukun iman kita. Salah satu rukun iman kita 

adalah percaya kepada hari kiamat. Dan hal-hal yang telah disebutkan diatas tadi adalah peristiwa-

peristiwa yang terjadi menjelang dan pasca hari kiamat. Sementara masalah rukun iman ini adalah 

 
19 A. M. Yaqub, Imam Bukhari dan Metodologi Kritik dalam Ilmu Hadis (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1992), 133. 
 



 

36 
 

Moh Taufik R Yusuf1, Muh Tasbih 2, Zaenab Abdullah 3 

 

masalah yang dasar dan merupakan prinsip bagi setiap muslim, jika ini dihilangkan maka akan 

berdampak pada kekufuran yang nyata. 

Berbeda dengan pandangan al-Ghazali, mayoritas ulama hadis menempatkan hadis aḥad yang 

berstatus ṣaḥīḥ dan ḥasan sebagai hujjah yang sah dalam seluruh aspek ajaran Islam, termasuk 

akidah. Posisi ini menunjukkan bahwa dalam tradisi hadis klasik, validitas epistemologis hadis 

tidak semata-mata ditentukan oleh kuantitas perawi, melainkan oleh kualitas sanad dan matan 

secara komprehensif. 

Para ulama, khususnya yang ahli dalam bidang hadis, secara konsisten menyatakan bahwa 

hadis aḥad memang dapat digunakan dalam hal-hal yang berkaitan dengan keimanan. Menurut 

wacana keilmuan, ditegaskan bahwa Hadis ṣaḥīḥ dan Hadis ḥasan mempunyai nilai penting 

sebagai sumber pembuktian dalam doktrin Islam, yang mencakup aspek keyakinan, syariat, dan 

etika perilaku. Dalam konteks topik yang berkaitan dengan agama dan syariat, tidak diperbolehkan 

menggunakan hadis ḍa`īf sebagai alat dalil. Namun perlu diperhatikan bahwa hadis tersebut dapat 

dimanfaatkan dalam ranah faḍā'il alA`māl, khususnya dalam kaitannya dengan keutamaan amal, 

dengan syarat-syarat tertentu.20 Dalam konteks studi hadis modern, perbedaan pandangan ini 

memperlihatkan adanya tarik-menarik antara pendekatan kritik rasional dan pendekatan transmisi 

historis. Oleh karena itu, kritik terhadap hadis aḥad tidak dapat dilepaskan dari metodologi 

penelitian sanad dan matan yang telah menjadi fondasi utama ilmu hadis. Hal ini tercermin dalam 

pendekatan mayoritas ahli hadis yang memulai kritik hadis dari penelitian sanad sebelum beranjak 

pada analisis matan, sebagaimana dinyatakan bahwa 

Biasanya, para ahli hadis menganut pendekatan metodologis yang pada awalnya melibatkan 

penelitian sanad, atau rantai perawi, diikuti dengan analisis terjemahan hadis yang signifikan, dan 

kemudian melakukan evaluasi kritis terhadap matan, atau substansi tekstual, dari hadis tersebut. 

hadis. Oleh karena itu, pentingnya menyelidiki atau memahami substansi matan bergantung pada 

verifikasi karakter ṣaḥīḥ dari sanad yang terkait. Dari sudut pandang keilmuan, dapat dikatakan 

bahwa ketika sebuah sanad (rantai perawi) hadis dianggap tidak valid atau tidak dapat diandalkan, 

maka tidak ada lagi keharusan untuk melakukan penyelidikan atau pemahaman lebih lanjut. 

Perlunya dilakukan penelitian Sanad muncul dari tujuan untuk membuktikan keaslian sejarah hadis 

atau materi yang berkaitan dengan Sunnah Nabi. Penelitian ini bertujuan untuk menelusuri 

asalusul Hadis hingga ke masa-masa awal, sehingga membantah klaim yang dibuat oleh para 

orientalis tertentu yang menyatakan bahwa informasi Hadis dibuat atau dibuat oleh para ulama.21 

Penekanan terhadap sanad bukan semata-mata bersifat teknis, melainkan memiliki implikasi 

epistemologis dalam menjaga autentisitas Sunnah Nabi. Signifikansi sanad sebagai instrumen 

validasi historis ditegaskan oleh para ulama klasik: Konsep Sanad, yang juga dikenal dengan nama 

Isnad, secara luas dianggap sebagai metode persuasif untuk memvalidasi keaslian Hadis. Ucapan 

aṡar berikutnya menjadi bukti signifikansi yang dikaitkan dengan isnad ini. Salah satu tokoh 

tersebut adalah Abdullah ibn al-Mubarak, yang mengungkapkan sudut pandang berikut “Sanad 

merupakan bagian dari agama, jka tanpa sanad, pasti orang akan berkata sesuka hatinya.”22 Dan 

Muhammad ibn Sirin juga mengatakan bahwa “Sesungguhnya isnad merupakan bagian dari 

agama, maka perhatikanlah dari siapa kalian mengambilnya.”23 

 
20 Jalaluuddin As-Suyūṭī, Tadrīb ar-Rawi Fī Syarh Taqrīb an-Nawawi, editor. `Abd alWahhab `Abd al-Laṭīf 

(Kairo: Dār al-Kutub al-Ḥadīṡah, 1345/1966), i/160. Aṭ-Ṭaḥḥān, Taisīr, 35, 45, 64. 
21 A. Basid, “Kritik Terhadap Metode Muhammad Al-Ghazali Dalam Memahami Hadits Nabi Muhammad,” 

Kabilah (2017): 31. 
22 Abu al-fadl `Iyaḍ Ibn Mūsā al-Yaḥsubi, al-Ilma’ Ilā Ma`rifah Uṣūl ar-Riwāyah Wa Taqyīd as-Simā` (Mesir: 

Dār at-Turaṡ, 1970), 194. 
23 Muslim Ibn al-Hajjaj, Ṣaḥīḥ Muslim (Turki: Dār aṭ-Ṭabā`ah al-`Amirah, 1334), Juz 1, Kitab al-Muqaddimah, 

Bab Bayān Anna al-Isnād Min ad-Dīn, 11. 



 

37 
 

Moh Taufik R Yusuf1, Muh Tasbih 2, Zaenab Abdullah 3 

 

Implikasi pemikiran Muhammad al-Ghazali bagi studi hadis modern menuntut sikap kritis 

yang proporsional. Kritik rasional terhadap hadis tetap diperlukan untuk menjaga relevansi ajaran 

Islam, namun harus diletakkan dalam kerangka metodologi hadis yang komprehensif agar tidak 

menggeser otoritas normatif Sunnah dalam akidah dan tasyriʿ. Di sinilah pentingnya integrasi 
antara kritik sanad, kritik matan, dan prinsip-prinsip teologis yang telah mapan dalam tradisi 

keilmuan Islam. Berdasarkan uraian di atas, implikasi pemikiran Muhammad al-Ghazali bagi studi 

hadis modern dapat dirumuskan dalam tiga aspek utama. Pertama, secara epistemologis, 

pemikiran al-Ghazali menantang pendekatan tekstual-transmisionis yang memisahkan hadis dari 

konteks al-Qur’an, maqāṣid al-syarī‘ah, dan rasionalitas keilmuan, sekaligus mendorong integrasi 

antara kritik sanad dan kritik matan. Kedua, secara metodologis, pandangannya menegaskan 

pentingnya sinergi antara disiplin hadis dan fikih agar pemahaman Sunnah tidak terjebak pada 

literalitas yang ahistoris maupun rasionalitas yang lepas dari tradisi keilmuan Islam. Ketiga, secara 

teologis, kritik al-Ghazali membuka perdebatan serius terkait otoritas hadis aḥad dalam akidah, 

yang menuntut kehati-hatian agar upaya rasionalisasi tidak berujung pada reduksi bangunan 

teologi Islam yang telah mapan. Dengan demikian, pemikiran al-Ghazali berkontribusi pada 

pengayaan wacana studi hadis modern tanpa harus menegasikan fondasi metodologi hadis klasik. 

Kesimpulan 

Kajian ini menegaskan bahwa kritik Muhammad al-Ghazali terhadap tekstualisme hadis 

merupakan upaya metodologis untuk menghindari pemahaman literal dan parsial terhadap Sunnah 

Nabi tanpa menafikan otoritasnya sebagai sumber ajaran Islam. Al-Ghazali memandang bahwa 

hadis harus di pahami secara integrative dengan al-Qur’an, maqāṣidal-syarī‘ah, konteks historis, 

serta realitas sosial. Penekanannya pada pentingnya kritik matan melalui pengujian keselarasan 

dengan al-Qur’an, hadis sahih lainnya, fakta sejarah, dan kebenaran ilmiah menunjukkan bahwa 

validitas hadis tidak cukup di tentukan oleh keabsahan sanad semata, tetapi juga oleh koherensi 

makna dan relevansinya dalam bangunan syariat Islam secara menyeluruh. Implikasi pemikiran 

Muhammad al-Ghazali bagi studi hadis modern terletak pada dorongan untuk merekonstruksi 

pendekatan keilmuan yang lebih integrative antara disiplin hadis dan fikih, serta antara transmisi 

historis dan rasionalitas kontekstual. Meskipun beberapa pandangannya khususnya terkait 

pembatasan hadis aḥad dalam persoalan akidah menimbulkan perdebatan epistemologis dan 

teologis, pemikiran al-Ghazali tetap memberikan kontribusi penting dalam memperkaya wacana 

metodologi studi hadis kontemporer. Oleh karena itu, kritik terhadap tekstualisme hadis 

sebagaimana di tawar kanal -Ghazali perlu di tempatkan secara proporsional dalam kerangka 

metodologi hadis klasik, agar relevansi ajaran Islam tetap terjaga tanpa menggeser otoritas 

normative Sunnah Nabi dalam tasyri‘ dan akidah. 

Daftar Pustaka 

Al-Baihaqi. Sunan al-Baihaqi al-Kubra. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, t.t. 

Al-Bukhari, Muhammad ibn Ismail. Shahih al-Bukhari. Beirut: Dar al-Fikr, t.t. 

Al-Ghazali, Muhammad. al-Sunnah al-Nabawiyyah bayna Ahl al-Fiqh wa Ahl al-Hadis. Kairo: Dar 

al-Shuruq, 1989. 

Al-Hajjaj, Muslim ibn al-Hajjaj. Shahih Muslim. Turki: Dar ath-Thab‘ah al-‘Amirah, 1334. 

Al-Qaradawi, Yusuf. Kayfa Nata‘āmal ma‘a al-Sunnah al-Nabawiyyah. Kairo: Dar al-Shuruq, 

1990. 

Al-Yahsubi, Abu al-Fadl `Iyaḍ Ibn Mūsā. al-Ilma’ Ila Ma’rifah Ushul ar-Riwayah Wa Taqyid as-

Sima’. Mesir: Dar at-Turats, 1970. 

As-Suyuthi, Jalaluuddin. Tadrib ar-Rawi Fi Syarh Taqrib an-Nawawi. Kairo: Dar al-Kutub al-

Haditsah, 1345/1966. 

Basid, A. “Kritik Terhadap Metode Muhammad Al-Ghazali Dalam Memahami Hadits Nabi 

Muhammad.” Kabilah, 2017, 1–35. 



 

38 
 

Moh Taufik R Yusuf1, Muh Tasbih 2, Zaenab Abdullah 3 

 

Idris, Muhammad. “Metode Pemahaman Hadis Muhammad al-Ghazali.” Jurnal Ulunnuha, Vol. 6 

No. 1 (Juni 2016): 35–45. 

Krippendorff, Klaus. Content Analysis: An Introduction to Its Methodology. California: Sage 

Publications, 2004. 

Rahman, Fazlur. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. Chicago: 

University of Chicago Press, 1982. 

Saeed, Abdullah. Islamic Thought: An Introduction. London: Routledge, 2006. 

Suryadi. Metode Pemahaman Hadis Nabi: Telaah atas Pemikiran Muhammad al-Ghazali dan 

Yusuf al-Qardhawi. Disertasi. Yogyakarta: Program Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga, 2004. 

Suryadi. Metode Kontemporer Pemahaman Hadis Nabi: Perspektif Muhammad al-Ghazali dan 

Yusuf al-Qardhawi. Yogyakarta: Teras, 2008. 

 

 


