Moh Taufik R Yusuf!, Muh Tasbih 2, Zaenab Abdullah 3

Al-Iftah: Jurnal Tafsir Al-Quran dan Hadist
https://e-jurnal.publikasiakademikgroup.com/index.php/AlJTAH /issue/archive

Kritik Muhammad Al-Ghazali terhadap Tekstualisme Hadis dan
Implikasinya bagi Studi Hadis Moderen

Moh Taufik R Yusuf', Muh Tasbih? Zaenab Abdullah’
2Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar

Email: "taufiqyusuf10@gmail.com, *tasbib.tashib@uin-alanddin.ac.id, *palopozaenab@gmail.com

Abstract

This study examines Muhammad al-Ghazali’s critique of textualism in hadith studies and its
implications for the development of modern hadith scholarship. Textualism in hadith tends to
interpret hadith literally without considering its conformity with the values of the Qur’an, the
maqasid al-shari‘ah, and the social context. Muhammad al-Ghazali emerges as a reformist figure
who emphasizes the importance of contextual, rational, and integrative understanding of hadith.
This study uses a qualitative approach with a literature review method focusing on Muhammad al-
Ghazali’s works, particularly al-Sunnah al-Nabawiyyah bayna Ahl al-Figh wa Ahl al-Hadith, as well
as supporting literature. The findings indicate that al-Ghazali’s critique of hadith textualism is not
intended to reduce the authority of hadith, but rather to reconstruct the methodology of
understanding hadith through the integration of sanad criticism, matan criticism, and maqasid al-
shari‘ah orientation. These findings contribute to strengthening the epistemological framework of
modern hadith studies so that it remains relevant to contemporary social dynamics without
displacing the normative authority of the Sunnah of the Prophet.

Keywords: Mubammad al-Ghazali; hadith textualism,; modern hadith studies; magasid al-shari'ah.

Abstrak

Penelitian ini mengkaji kritik Muhammad al-Ghazali terhadap pendekatan tekstualisme dalam
studi hadis serta implikasinya bagi pengembangan kajian hadis modern. Tekstualisme hadis
cenderung memahami hadis secara literal tanpa mempertimbangkan kesesuaiannya dengan nilai-
nilai al-Qur’an, maqasid al-shari‘ah, dan konteks sosial. Muhammad al-Ghazali hadir sebagai
tokoh pernbaru yang menekankan pentingnya pemahaman hadis secara kontekstual, rasional, dan
integratif. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka terhadap
karya-karya Muhammad al-Ghazali, khususnya al-Sunnah al-Nabawiyyah bayna Ahl al-Figh wa
Ahl al-Hadith, serta literatur pendukung lainnya. Hasil penelitian menunjukkan bahwa kritik al-
Ghazali terhadap tekstualisme hadis tidak dimaksudkan untuk mereduksi otoritas hadis, melainkan
untuk merekonstruksi metodologi pemahaman hadis melalui integrasi kritik sanad, kritik matan,
dan orientasi maqasid al-shariah. Temuan ini berkontribusi pada penguatan kerangka
epistemologis studi hadis modern agar tetap relevan dengan dinamika sosial kontemporer tanpa
menggeser otoritas normatif Sunnah Nabi.

Kata kunci: Muhammad al-Ghazali; tekstualisme hadis; studi hadis modern; maqasid al-shari‘ah.

Pendahuluan

Hadis Nabi menempati posisi strategis sebagai sumber ajaran Islam kedua setelah al-Qur’an.
Namun demikian, persoalan utama dalam studi hadis tidak hanya terletak pada autentisitas
periwayatan, melainkan juga pada cara memahami dan mengaplikasikan hadis dalam konteks
kehidupan umat Islam. Salah satu problem yang terus mengemuka adalah kecenderungan
tekstualisme hadis, yakni pemahaman hadis yang berorientasi pada makna literal teks tanpa
mempertimbangkan konteks histotis, tujuan syariat (maqasid al-syari ah), serta relasinya dengan

29


mailto:1taufiqyusuf10@gmail.com
mailto:2tasbih.tasbih@uin-alauddin.ac.id
mailto:3palopozaenab@gmail.com

Moh Taufik R Yusuf!, Muh Tasbih 2, Zaenab Abdullah 3

al-Qur’an sebagai sumber normatif utama. Dalam konteks inilah pemikiran Muhammad al-Ghazali
menjadi relevan untuk dikaji. Sebagai ulama kebangkitan Islam di Mesir, al-Ghazali dikenal sebagai
pembela Sunnah Nabi, namun sekaligus pengkritik keras terhadap pendekatan tekstual yang rigid
dalam memahami hadis. Melalui karya al-Sunnah al-Nabawiyyah bayna Ahl al-Figh wa Ahl al-
Hadith, ia menegaskan bahwa kesahihan sanad tidak dapat dijadikan satu-satunya tolok ukur
validitas hadis, tanpa disertai analisis kritis terhadap matan, kesesuaiannya dengan al-Qur’an, fakta
historis, dan nilai-nilai keadilan serta kemanusiaan. Kritik ini menunjukkan bahwa persoalan utama
hadis bukan terletak pada otoritas Sunnah, melainkan pada metodologi pemahamannya. Sejumlah
penelitian sebelumnya telah membahas pemikiran Muhammad al-Ghazali, khususnya terkait kritik
matan dan relevansinya dengan studi hadis kontemporer. Namun, kajian yang secara sistematis
menempatkan kritik al-Ghazali terhadap tekstualisme hadis dalam satu kerangka utuh yang
mengaitkan kritik metodologis, prinsip pemahaman hadis, dan implikasinya bagi epistemologi
studi hadis modern masih relatif terbatas. Celah inilah yang menjadi fokus penelitian ini, terutama
dalam menjawab bagaimana kritik al-Ghazali membentuk paradigma alternatif dalam memahami
hadis tanpa menegasikan otoritas Sunnah.

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk menganalisis kritik
Muhammad al-Ghazali terhadap tekstualisme hadis serta implikasinya bagi pengembangan studi
hadis modern. Pembahasan difokuskan pada tiga aspek utama: kritik terhadap pendekatan tekstual
hadis, prinsip metodologis pemahaman hadis menurut al-Ghazali, dan implikasi pemikirannya
terhadap epistemologi dan otoritas hadis dalam kajian kontemporer. Sejalan dengan tujuan
tersebut, penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan pendekatan studi
kepustakaan (library research). Data primer diperoleh dari karya-karya Muhammad al-Ghazali,
terutama al-Sunnah al-Nabawiyyah bayna Ahl al-Figh wa Ahl al-Hadith, sedangkan data sekunder
berasal dari buku, artikel jurnal, dan penelitian terdahulu yang relevan. Analisis data dilakukan
melalui pendekatan deskriptif-analitis dan kritis, dengan menelaah argumentasi al-Ghazali serta
mengaitkannya dengan diskursus studi hadis modern.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka (library
research). Sumber data primer terdiri atas karya-karya Muhammad al-Ghazali yang secara khusus
membahas hadis dan metodologi pemahamannya, seperti al-Sunnah al-Nabawiyyah bayna Ahl al-
Figh wa Ahl al-Hadis." Adapun sumber data sekunder meliputi buku, artikel jurnal ilmiah,
disertasi, dan karya akademik lain yang relevan dengan tema studi hadis dan pemikiran Islam
kontemporer. Analisis data dilakukan melalui teknik analisis isi (content analysis) dengan
pendekatan deskriptif-analitis.” Penulis mengidentifikasi, mengklasifikasi, dan menganalisis
gagasan-gagasan pokok Muhammad al-Ghazali terkait krittk matan hadis, kemudian
mengaitkannya dengan konteks pengembangan studi hadis modern. Pendekatan ini digunakan
untuk memperoleh pemahaman yang komprehensif mengenai konstruksi pemikiran al-Ghazali
serta implikasi metodologisnya dalam kajian hadis kontemporer.

Hasil dan Pembahasan
A. Kritik Muhammad al-Ghazali terhadap Tekstualisme Hadis

Muhammad al-Ghazali dikenal sebagai salah satu ulama kebangkitan Islam di Mesir yang
secara tegas membela eksistensi Sunnah Nabi di samping al-Qur’an. Pembelaan tersebut tidak
dimaknai sebagai penerimaan hadis secara literal tanpa kritik, melainkan sebagai upaya
menempatkan hadis dalam kerangka metodologi pemahaman yang komprehensif. Hal ini tampak
jelas dalam karya monumentalnya al-Sunnah al-Nabawiyyah bayna Ahl al-Figh wa Ahl al-Hadith,

! Muhammad al-Ghazali, al-Sunnah al-Nabawiyyah, 64-90.
2 Klaus Krippendorff, Content Analysis: An Introduction to Its Methodology (California: Sage Publications,
2004), 18-21.

30



Moh Taufik R Yusuf!, Muh Tasbih 2, Zaenab Abdullah 3

yang membahas secara luas tema hubungan al-Qur’an dan Hadis, otoritas Nabi dalam penetapan
hukum, serta metode kritik hadis. Dalam karyanya tersebut, Muhammad al-Ghazali menegaskan
pentingnya sinergi antara ahl al-hadith dan ahl al-figh sebagai prasyarat utama dalam memahami
Sunnah Nabi secara benar. Ia menolak kecenderungan sebagian kalangan yang memahami hadis
secara parsial dan literal tanpa mempertimbangkan dimensi normatif dan kontekstual syariat.
Menurutnya, tugas ahl al-hadith adalah mengumpulkan hadis-hadis dan memperhatikan kualitas
sanad dan matannya. Sedangkan tugas ahl al-figh adalah menyempurnakan tugas ahl al-hadith
dengan mengetahui cacat yang tersembunyi dalam matan, menentukan isi, semangat, dan relevansi
matan hadis dalam konteks syari’ah secara keseluruhan.’

Pernyataan ini menunjukkan bahwa kritik al-Ghazali terhadap tekstualisme hadis tidak
diarahkan pada otentisitas hadis itu sendiri, melainkan pada cara memahami dan menerapkannya.
Pemahaman hadis, menurutnya, tidak boleh berhenti pada teks dan validitas sanad semata, tetapi
harus dilanjutkan dengan analisis makna, tujuan, dan relevansi hadis dalam bangunan syariat Islam
secara utuh. Kritik terhadap pendekatan tekstual semakin terlihat ketika al-Ghazali menolak
praktik pengambilan hukum dari satu hadis secara terpisah tanpa mempertimbangkan keseluruhan
ajaran Islam. Ia menegaskan bahwa:Hukum agama tidak diambil dari satu hadis yang terpisah
dengan hadis yang lain. Ia diambil dengan mengumpulkan hadis-hadis, kemudian membandingkan
kumpulan hadis tersebut dengan al-Qur’an.* Pandangan ini mencerminkan penolakan terhadap
tekstualisme yang cenderung memahami hadis secara atomistik. Bagi al-Ghazali, hadis harus
dipahami secara tematik dan komparatif, serta diletakkan dalam relasi yang harmonis dengan al-
Qur’an sebagai sumber utama ajaran Islam.

Oleh karena itu, ia menegaskan posisi al-Qur’an sebagai kerangka normatif dalam
memahami Sunnah Nabi, Sesungguhnya al-Qur’an adalah bingkai semua hadis yang berjalan di
dalamnya, dan hukum-hukum dalam hadis tidak berseberangan dengan hukum-hukum al-Qur’an,
karena hukum-hukum dalam hadis sahih diambil dan digali dari al-Qur’an. Rasulullah mengambil
hukum tersebut dengan bimbingan Ilahiyyah dan keterangan Rabbani untuk menafsirkan apa-apa
yang disebutkan secara global dalam al-Qutr’an® Lebih lanjut, kritik al-Ghazali terhadap
tekstualisme hadis juga tercermin dalam konstruksi metodologi kritik hadis yang ia tawarkan. Ia
mensyaratkan tidak hanya keabsahan sanad, tetapi juga konsistensi dan integritas matan hadis.
Dalam hal ini, ia menegaskan bahwa: Matan hadis tidak shadh yaitu periwayatan seorang rawi atau
lebih tidak bertentangan dengan al-Qur’an dan rawi lain yang lebih akurat dan lebih dapat
dipercaya. 2) Matan tidak mengandung ‘illat qadihah (suatu sebab atau alasan yang mengakibatkan
tertolaknya suatu hadis).” Kriteria ini menunjukkan bahwa matan hadis menjadi objek evaluasi
substantif, bukan sekadar pelengkap setelah penelitian sanad. Dengan demikian, pemahaman hadis
menurut al-Ghazali menuntut adanya penilaian kritis terhadap isi hadis, terutama ketika hadis
tersebut bertentangan dengan prinsip-prinsip al-Qut’an, realitas sejarah, atau nilai-nilai dasar
syariat.

Pendekatan kritik matan Muhammad al-Ghazali ini kemudian diperkuat oleh kajian
akademik kontemporer. Suryadi, dalam penelitiannya terhadap metode pemahaman hadis al-
Ghazali, menyimpulkan bahwa tolok ukur kritik matan yang digunakan al-Ghazali dilakukan
melalui berbagai pendekatan, yaitu: Tolok ukur yang dipakai Muhammad al-Ghazali dalam kritik
matan secara garis besar melalui 4 metode, yaitu: 1) pengujian dengan al-Qur’an, 2) pengujian
dengan hadis, 3) pengujian dengan fakta historis, dan 4) pengujian dengan kebenaran ilmiah. Dari
48 hadis yang diangkat oleh Muhammad alGhazali, dikategorikan menjadi lima, yaitu: 1) pengujian

3 Muhammad al-Ghazali, al-Sunnah al-Nabawiyyah bayna Ahl al-Figh wa Ahl al-Hadith (Kairo: Dar al-Syurug,
1989), h. 19-21

#1Ibid., h. 197.

> Ibid., h. 198.

6 Ibid., h. 14-1

31



Moh Taufik R Yusuf!, Muh Tasbih 2, Zaenab Abdullah 3

dengan al-Qur’an, Hadis, fakta historis dan kebenaran ilmiah, 2) pengujian dengan al-Qur’an, fakta
historis dan kebenaran ilmiah, 3) pengujian dengan Hadis, fakta historis dan kebenaran ilmiah, 4)
pengujian dengan fakta historis dan kebenaran ilmiah, dan 5) pengujian dengan kebenaran
ilmiah.’"Dengan demikian, kritk Muhammad al-Ghazali terhadap tekstualisme hadis dapat
dipahami sebagai upaya metodologis untuk menghindari pemahaman literal yang sempit dan
ahistoris. Kritik tersebut bertujuan menempatkan hadis dalam kerangka epistemologi Islam yang
integratif, yang menggabungkan validitas sanad, kedalaman analisis matan, serta kesesuaian dengan
al-Qur’an dan tujuan syariat. Pendekatan ini sekaligus menunjukkan bahwa al-Ghazali tidak
menolak hadis, melainkan menolak tekstualisme yang mengabaikan konteks, maqasid al-syari ah,
dan koherensi ajaran Islam secara keseluruhan.
B. Prinsip Metodologis Pemahaman Hadis Menurut Al-Ghazali
Dalam memahami hadis, Al-Ghazali menekankan beberapa prinsip utama, antara lain:
keselarasan hadis dengan al-Qur’an, orientasi pada maqasid al-shari‘ah, penggunaan akal sehat,
serta pertimbangan konteks sosial. Prinsip-prinsip ini dimaksudkan agar hadis tetap relevan dan
mampu menjawab tantangan zaman tanpa kehilangan otoritas normatifnya. Muhammad al-
Ghazali menawarkan beberapa metode pemahaman hadist atau prinsip-prinsip dasar yang harus
dipenuhi ketika hendak berinteraksi dengan Hadist, supaya menghasilkan pemahaman yang sesuai
dengan ajaran agama Islam. Metode ini tidak dinyatakan secara eksplisit oleh Muhammad al-
Ghazali, akan tetapi hal ini dapat ditemukan dari beberapa contoh hadist yang dikritik dan
ditolaknya. Berdasarkan penelitian yang dilakukan oleh Suryadi terhadap tolok ukur keshahihan
sebuah hadist, maka ditemukan bahwa ada 4 (empat) metode pemahaman hadist Nabi yang
ditawarkan oleh Muhammad al-Ghazali, yaitu:®
1. Matan Hadist harus sesuai dengan Al-Qur’an
Al-Qur’an menurut Muhammad al-Ghazali adalah sumber pertama dan utama dari
pemikiran dan dakwah Islam, sementara hadist adalah sumber kedua. Dalam memahami al-
Qur™an, kedudukan hadist sangat penting karena sebagai penjelas teoritis dan praktis bagi al-
Qur™an. Oleh karena itu, sebelum melakukan kajian tentang matan hadist, maka perlu adanya
upaya intensif dalam memahami al-Qur an terlebih dahulu.” Penerapan pemahaman hadist melalui
metode ini dilakukan Muhammad al-Gazali secara konsisten, dalam persoalan kemaslahatan dan
muamalah, Muhammad al-Ghazali lebih mengutamakan hadist yang sanadnya daif namun
kandungan dan maknanya sejalan dengan prinsip al-Quran, daripada hadist yang sanadnya shahih
tetapi kandungan dan maknanya tidak sejalan dengan prinsip al-Quran. Contoh hadist tentang
mayit akan di azab di dalam kubur akibat tangisan orang masih hidup berikut ini:
o Lqu\ui‘—wcw\@a)u&vd\w}is&»;w\wdbww/&;d\ucwl.u.,\.>
5l 88 o33 Gl : g6 - -eluy dde Al
Artinya: Telah menceritakan kepada kami Syu’bah, dari Abu Bakar bin Hafsh ia berkata: aku
telah mendengar Ibnu Umar dari Umar bin Khatab r.a dari Nabi saw. ia bersabda: seorang mayit
akan disiksa dengan sebab tangisan orang yang masih hidup. (H.R al-Baihaqi No. 7416)"
Muhammad al-Gazali berpendapat bahwa dosa yang dilakukan oleh orang yang masih hidup tidak
mungkin dibebankan kepada orang yang telah meninggal. Muhammad al-Ghazali menolak hadist
ini walaupun tertulis dalam kitab Shahih al-Baihaqi No. 7416. Karena bertentangan dengan

7 Suryadi, Metode Kontemporer Pemahaman Hadis Nabi: Perspektif Muhammad alGhazali dan Yusuf al-
Qardhawi (Yogyakarta: Teras, 2008), h. 82-86.

8 Suryadi, “Metode Pemahaman Hadis Nabi: Telaah atas Pemikiran Muhammad al-Ghazali dan Yusuf Al-
Qardhawi”, Disertasi Program Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2004, h. 20.

9 Suryadi, “Metode Pemahaman Hadis Nabi: Telaah atas Pemikiran Muhammad al-Ghazali dan Yusuf Al-
Qardhawi”, Disertasi Program Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sunan KalijagaYogyakarta, 2004, h. 21

10 H.R al-Baihaqi No. 7416

32



Moh Taufik R Yusuf!, Muh Tasbih 2, Zaenab Abdullah 3

Firman Allah SWT. dalam surah Fathir ayat 18, surah al-An"am ayat 164, surah az-Zumar ayat 7,
surah an-Nisa™ 15, yang sama-sama berbunyi: . )
5> 53983315 335 Y3
Artinya :“Dan orang yang berdosa tidak akan memikul dosa orang lain” Alasan Muhammad al-
Ghazali menolak hadist ini dikarenakan hadist tersebut dianggap bertentangan dengan al-Qur’an.
Menurutnya, pemahaman tersebut harus diluruskan, bahwa mayit yang dimaksud dalam hadist itu
adalah mayit orang kafir (bukan orang mukmin). Meskipun hadist tersebut masih tercantum dalam
kitab-kitab hadist shahih.
2. Matan Hadist harus sesuai dengan Hadist Shahih Lainnya
Maksud dari metode ini ialah melakukan komparasi antara hadist satu dengan hadist lainnya
yang setema. Sebelum melakukan istinbath hukum, perlu dilakukan adanya uji coba dengan hadist-
hadist lain yang saling berkaitan. Hal ini dimaksudkan untuk mendeteksi bahwa hadist yang
dijadikan argument tersebut benar-benar tidak bertentangan dengan hadist mutawatir atau hadist
lainnya yang lebih kuat derajatnya.''Sebagai contoh hadist tentang larangan bagi wanita shalat
berjamaah di masjid: o .
depiall Hgaial $adl B3sT s 6l #8 Ll Jadoy & 3 :CIB e Ul oo5 A8 B2 dog WAs
Artinya: Telah menceritakan kepada kami Yazid... Aisyah berkata; "Kalaulah Rasulullah
SAW. melihat apa yang diperbuat para wanita (sekarang ini) pasti mereka akan dilarang pergi ke
masjid sebagaimana dilarangnya para wanita bani Israel. Hadist di atas tentang larangan
perempuan shalat di masjid ditolak oleh Muhammad al-Ghazali, karena dianggap bertentangan
dengan amalan Rasulullah SAW. yang menyediakan pintu khusus bagi perempuan untuk
mengikuti shalat berjamaah di masjid. Rasulullah SAW. juga pernah memendekkan shalat Subuh-
nya dengan membaca surat-surat pendek ketika mendengar tangis bayi, karena dikhawatirkan sang
ibu tidak khusyu™ shalat-nya karena tangisan anaknya."” Muhammad al-Ghazali berpendapat
bahwa keikutsertaan perempuan shalat berjamaah di masjid ini, lebih dianjurkan bagi mereka yang
telah menyelesaikan semua tugas-tugasnya di rumah. Jika mereka telah selesai melakukannya, maka
suaminya tidak berhak untuk melarangnya pergi ke mesjid. Tentang hal ini, ada sebuah hadist yang
berbunyi:
55

N 588 o3 Al 932 B2 cmals] 52 Olailds 42 (Elze o3 W5 U8 (Jasll] ) gwsh BBA5
JB &8 Ll
Hdltl dzlas 1 2] 194355 Yy
Artinya: Telah menceritakan kepada kami Musa bin Ismail, ia berkata: telah menceritakan
kepada kami Abu ‘Awanah, dari Sulaiman, dari Ibrahim, dari Abdullah bin Umar, bahwa
Rasulullah ¥ bersabda: ‘anganlah kalian melarang hamba-hamba perempuan Allah untuk
(mendatangi) masjid-masjid Allah.” Menurut Muhammad al-Ghazali bahwa hadist yang
menjelaskan tentang larangan perempuan ikut shalat berjamaah di masjid adalah bathil. Terlebih
Hadist ini pun tidak dijumpai dalam kitab Shahih Bukhari maupun Muslim.
3. Matan Hadist Sesuai dengan Fakta Historis
Hadis dan sejarah memiliki hubungan sinergis yang saling menguatkan satu sama lain.
Adanya kecocokan antara hadist dengan fakta sejarah akan menjadikan hadist memiliki sandaran
validitas yang kokoh, sebaliknya apabila terjadi penyimpangan antar keduanya, maka salah satu
diantara keduanya akan diragukan kebenarannya. Oleh sebab itu, pentingnya menyertakan fakta
sejarah dalam hal ini. Sebagai contohnya tentang hadist perempuan menjadi pemimpin:

11 Suryadi, “Metode Pemahaman Hadis Nabi: Telaah atas Pemikiran Muhammad al-Ghazali....h.85

12 Musnad Ahmad No. 24700

13 Muhammad al-Ghazali, al-Sunnah al-Nabawiyyah bayina Ahl al-Figh wa Ahl al-Hadis (Kairo:t.pt, 1989), h.
70.73

4 Al-Bukhorti n0.900 dan Muslim no.442

33



Moh Taufik R Yusuf!, Muh Tasbih 2, Zaenab Abdullah 3

(DJSJ d‘ u.c ‘L)"“"J‘ u.c ;d“ U\J:’.> dls M‘ UJ uLw..c Lu.J..>
i db 5@’3“:'23 Y 5—«0) o
PBlsal wbsl 1535 838 ldd o
Artinya “Telah menceritakan kepada kami Utsman bin Haitsam. Rasulullah SAW bersabda:
"Tidak akan beruntung suatu kaum yang menyerahkan urusan (pemerintahan) mereka kepada
seorang wanita" Menurut Muhammad al-Ghazali, Jumhur ulama memahami hadist tersebut secara
tekstual. Mereka berpendapat bahwa pengangkatan perempuan menjadi kepala Negara, hakim
pengadilan atau berbagai jabatan lainnya dilarang. Mereka menyatakan bahwa perempuan menurut
syariat hanya diberi tanggungjawab untuk menjaga harta suaminya. Hadist tersebut seharusnya
dipahami secara kontekstual, dimana budaya masyarakat dan sistem politik bangsa persia waktu itu
sedang mengalami kehancuran. Jika kekuasaan dan kepemimpinan diserahkan kepada perem puan
muda yang tidak tau apa-apa, maka negara persia akan mengalami kehancuran.'® Pernyataan
Muhammad al-Ghazali di atas memberi isyarat bahwa perempuan yang tidak boleh diserahi tugas
sebagai pemimpin pada hadist tersebut adalah perempuan yang tidak memenuhi syarat
kepemimpinan. Jadi hadist tersebut tidak dapat dijadikan dasar penolakan perempuan sebagai
pemimpin.
4. Matan Hadist Harus sesuai dengan Kebenaran Ilmiah
Pengujian ini dapat diartikan bahwa setiap kandungan matan hadist tidak boleh
bertentangan dengan teori ilmu pengetahuan, penemuan Ilmiah, rasa keadilan dan hak asasi
manusia. Oleh karena itu, tidak masuk akal jika hadist Nabi Muhammad SAW. mengabaikan rasa
keadilan. Menurut Muhammad al-Ghazali, bagaimanapun shahihnya sanad sebuah hadist, jika
matan-nya bertentangan dengan prinsip hak asasi manusia, maka hadist tersebut tidak layak
dipakai. Contoh hadist tentang tidak adanya qishas bagi seorang muslim yang membunuh orang
kafir.
dls cgj.,o..c chL\H .\&cuscdl.x.«dy‘ (RNES dLe cjﬂ.fb) EBis dLe couqu _XA.>| l.é.\é-
17)3& i L&Y dig ‘J\-UU)” HEE3 (Jasl 1B Sdimll Y] (B8,
Artinya: “Telah menceritakan kepada kami Ahmad bin Yunus... Saya bertanya; “Apa yang
terdapat dalam shahifah?”, Ia menjawab: “Kewajiban membayar diyat, membebaskan tawanan dan
tidak boleh seorang muslim dibunuh karena orang kafir”. (HR. Bukhari No. 6404). Muhammad
al-Ghazali menolak hadist tersebut disebabkan mengabaikan rasa keadilan dan tidak menghargai
jiwa kemanusiaan. Karena antara muslim dan kafir sebenarnya mempunyai hak dan kewajiban
yang sama. Jika dicermati, indikator yang ditanamkan oleh Muhammad al-Ghazali dalam kritik
matan bukanlah sesuatu yang baru. Muhammad al-Ghazali sendiri mengakui bahwa apa yang
dilakukannya sudah dilakukan oleh ulama terdahulu. Yang paling penting dari semua itu adalah
bagaimana mempraktikkan indikator kritik matan tersebut dalam berbagai matan hadist Nabi.
Berdasarkan uraian pemikiran Muhammad al-Ghazali di atas, mengindikasikan bahwa adanya
upaya pengembangan dalam wawasan studi pemikiran hadist. Hal ini penting mengingat
pemahaman atas kedudukan hadist nabi harus relevan dengan masyarakat sekarang ini. Model
pemahaman yang ditawarkan oleh Muhammad al-Ghazali tersebut, banyak menjawab berbagai
problem realitas sosial umat Islam saat ini. Dengan kata lain, Muhammad al-Ghazali ingin
mempertegas bahwa Islam adalah agama yang universal yang berlaku untuk setiap masa dan
tempat.'®

15 Al-Bukhari, Sahih al-Bukhati no. 7099

16 Muhammad al-Ghazali, al-Sunnah al-Nabawiyyah bayina Ahl al-Figh wa Ahl al-Hadis (Kairo:t.pt, 1989), h.
64-65

17 Hadits Shahih Bukhati No. 6404

18 Muhammad Idris, “Metode Pemahaman Hadis Muhammad al-Ghazali”, Jurnal Ulunnuha, Volume 6,
Nomor 1, Juni 2016, h. 37

34



Moh Taufik R Yusuf!, Muh Tasbih 2, Zaenab Abdullah 3

C. Implikasi bagi Studi Hadis Modern

Pemikiran Muhammad al-Ghazali memberikan implikasi signifikan bagi pengembangan
studi hadis modern. Implikasi pemikiran Muhammad al-Ghazali terhadap studi hadis modern
tidak hanya terbatas pada perbedaan pendekatan teknis dalam memahami hadis, tetapi menyentuh
aspek epistemologis yang lebih mendasar, khususnya terkait otoritas keilmuan dalam tasyri Islam.
Dikotomi antara Ahli Hadis dan Ahli Fikih yang dikemukakan al-Ghazali berpotensi menciptakan
ketegangan metodologis yang berkelanjutan apabila tidak diletakkan dalam kerangka integratif. Hal
ini tercermin dalam pernyataan berikut: Jika dikotomi antara Ahli Hadis dan Ahli Fikih ini terus
berlanjut, maka akan berakibat pada selalu berbenturnya antara dua pendapat yang benar. Sebab,
terkadang ulama berbeda pendapat dalam memahami sebuah nash dalam rangka menerapkan
pemahaman tasyri' . Pemahaman tekstual dan kontekstual sama-sama dibutuhkan tatkala ada nash
yang harus dipahami secara tekstual maupun kontekstual. Dan kita pasti tidak menginginkan
perpecahan disebabkan hanya berbeda didalam memahami masalah tasyri’ yang sifatnya
furu'iyyah.

Dalam perspektif studi hadis modern, pernyataan tersebut menunjukkan bahwa problem
utama bukan terletak pada perbedaan hasil ijtihad, melainkan pada kecenderungan epistemologis
yang memisahkan disiplin hadis dan fikih secara rigid. Padahal, secara historis dan metodologis,
kedua disiplin ini berkembang secara dialektis dan saling melengkapi. Oleh karena itu, implikasi
pemikiran al-Ghazali menuntut adanya rekonstruksi pendekatan integratif antara kritik hadis dan
pemahaman tasyri’, agar perbedaan metodologi tidak bermuara pada fragmentasi otoritas
keilmuan. Implikasi epistemologis yang lebih serius muncul dalam pandangan al-Ghazali terkait
penolakan hadis ahad sebagai hujjah dalam persoalan akidah. Pendekatan ini berangkat dari
asumsi bahwa hadis ahad bersifat zanni a$-Subut dan karena itu tidak layak dijadikan dasar
keyakinan. Konsekuensi dari pendekatan tersebut dijelaskan sebagai berikut:

Jika hadis ahad dianggap tidak dapat diterima sebagai sumber dalil dalam bidang keimanan,
maka prinsip seperti ini akan mengakibatkan tergesernya sebagian besar ajaran Islam yang selama
ini dianut umat Islam. Topik-topik yang menarik dalam teologi Islam mencakup konsep syafaat
Nabi di akhirat, berbagai mukjizat yang dikaitkan dengan Nabi selain yang ditemukan dalam Al-
Qutr'an, ciri-citi pembeda makhluk surgawi seperti Malaikat dan Jin, ciri-ciri penentu Sutrga. dan
Neraka, pengalaman hukuman yang terkait dengan alam kubur, evaluasi amal melalui skala
metaforis mizan, penyeberangan jembatan Sirat yang berbahaya di atas neraka, keberadaan yang
penuh kebahagiaan di dekat danau haud di surga, dan wahyu kenabian mengenai Hari Kiamat.
Kiamat, termasuk antisipasi kedatangan Dajjal, kedatangan Imam Mahdji, turunnya Nabi Isa, dan
peristiwa penting lainnya. Pencantuman gagasan-gagasan tersebut dalam doktrin Islam harus
dihilangkan, karena hadis-hadis yang berkaitan dengan gagasangagasan tersebut digolongkan
sebagai hadis ahad."”

Dalam kerangka epistemologi hadis, pandangan ini berimplikasi pada pergeseran konsep
otoritas normatif hadis, dari pendekatan transmisi-otoritatif menuju rasionalisasi selektif. Jika
diterapkan secara konsisten, pendekatan tersebut tidak hanya membatasi ruang lingkup hadis
dalam akidah, tetapi juga berpotensi mereduksi bangunan teologi Islam yang selama ini bersandar
pada integrasi Al-Qur’an dan Sunnah. Hal ini ditegaskan lebih lanjut bahwa Apabila hal ini
dituruti, maka akan memberikan konsekuensi kedalam rukun iman kita. Salah satu rukun iman kita
adalah percaya kepada hari kiamat. Dan hal-hal yang telah disebutkan diatas tadi adalah peristiwa-
peristiwa yang terjadi menjelang dan pasca hari kiamat. Sementara masalah rukun iman ini adalah

19 A. M. Yaqub, Imam Bukhari dan Metodologi Kritik dalam Ilmu Hadis (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1992), 133.

35



Moh Taufik R Yusuf!, Muh Tasbih 2, Zaenab Abdullah 3

masalah yang dasar dan merupakan prinsip bagi setiap muslim, jika ini dihilangkan maka akan
berdampak pada kekufuran yang nyata.

Berbeda dengan pandangan al-Ghazali, mayoritas ulama hadis menempatkan hadis ahad yang
berstatus sahih dan hasan sebagai hujjah yang sah dalam seluruh aspek ajaran Islam, termasuk
akidah. Posisi ini menunjukkan bahwa dalam tradisi hadis klasik, validitas epistemologis hadis
tidak semata-mata ditentukan oleh kuantitas perawi, melainkan oleh kualitas sanad dan matan
secara komprehensif.

Para ulama, khususnya yang ahli dalam bidang hadis, secara konsisten menyatakan bahwa
hadis ahad memang dapat digunakan dalam hal-hal yang berkaitan dengan keimanan. Menurut
wacana keilmuan, ditegaskan bahwa Hadis sahih dan Hadis hasan mempunyai nilai penting
sebagai sumber pembuktian dalam doktrin Islam, yang mencakup aspek keyakinan, syariat, dan
etika perilaku. Dalam konteks topik yang berkaitan dengan agama dan syariat, tidak diperbolehkan
menggunakan hadis da’if sebagai alat dalil. Namun perlu diperhatikan bahwa hadis tersebut dapat
dimanfaatkan dalam ranah fada'il alA 'mal, khususnya dalam kaitannya dengan keutamaan amal,
dengan syarat-syarat tertentu.”’ Dalam konteks studi hadis modern, perbedaan pandangan ini
memperlihatkan adanya tarik-menarik antara pendekatan kritik rasional dan pendekatan transmisi
historis. Oleh karena itu, kritik terthadap hadis ahad tidak dapat dilepaskan dari metodologi
penelitian sanad dan matan yang telah menjadi fondasi utama ilmu hadis. Hal ini tercermin dalam
pendekatan mayoritas ahli hadis yang memulai kritik hadis dari penelitian sanad sebelum beranjak
pada analisis matan, sebagaimana dinyatakan bahwa

Biasanya, para ahli hadis menganut pendekatan metodologis yang pada awalnya melibatkan
penelitian sanad, atau rantai perawi, ditkuti dengan analisis terjemahan hadis yang signifikan, dan
kemudian melakukan evaluasi kritis terhadap matan, atau substansi tekstual, dari hadis tersebut.
hadis. Oleh karena itu, pentingnya menyelidiki atau memahami substansi matan bergantung pada
verifikasi karakter sahih dari sanad yang terkait. Dari sudut pandang keilmuan, dapat dikatakan
bahwa ketika sebuah sanad (rantai perawi) hadis dianggap tidak valid atau tidak dapat diandalkan,
maka tidak ada lagi keharusan untuk melakukan penyelidikan atau pemahaman lebih lanjut.
Perlunya dilakukan penelitian Sanad muncul dari tujuan untuk membuktikan keaslian sejarah hadis
atau materi yang berkaitan dengan Sunnah Nabi. Penelitian ini bertujuan untuk menelusuri
asalusul Hadis hingga ke masa-masa awal, sehingga membantah klaim yang dibuat oleh para
orientalis tertentu yang menyatakan bahwa informasi Hadis dibuat atau dibuat oleh para ulama.”

Penekanan terhadap sanad bukan semata-mata bersifat teknis, melainkan memiliki implikasi
epistemologis dalam menjaga autentisitas Sunnah Nabi. Signifikansi sanad sebagai instrumen
validasi historis ditegaskan oleh para ulama klasik: Konsep Sanad, yang juga dikenal dengan nama
Isnad, secara luas dianggap sebagai metode persuasif untuk memvalidasi keaslian Hadis. Ucapan
aSar berikutnya menjadi bukti signifikansi yang dikaitkan dengan isnad ini. Salah satu tokoh
tersebut adalah Abdullah ibn al-Mubarak, yang mengungkapkan sudut pandang berikut “Sanad
merupakan bagian dari agama, jka tanpa sanad, pasti orang akan berkata sesuka hatinya.”” Dan
Muhammad ibn Sirin juga mengatakan bahwa “Sesungguhnya isnad merupakan bagian dari
agama, maka perhatikanlah dari siapa kalian mengambilnya.”

20 Jalaluuddin As-Suyuti, Tadtib ar-Rawi Fi Syarh Taqtib an-Nawawi, editor. *Abd alWahhab *Abd al-Latif
(Kairo: Dar al-Kutub al-Hadi$ah, 1345/1966), i/160. At-Tahhan, Taisir, 35, 45, 64.

21 A. Basid, “Kritik Terhadap Metode Muhammad Al-Ghazali Dalam Memahami Hadits Nabi Muhammad,”
Kabilah (2017): 31.

22 Abu al-fadl "Iyad Ibn Musa al-Yahsubi, al-Ilma’ 1la Ma'rifah Usal at-Riwayah Wa Taqyid as-Sima’ (Mesit:
Dar at-Tura$, 1970), 194.

2 Muslim Ibn al-Hajjaj, Sahith Muslim (Turki: Dar at-Taba ah al-" Amirah, 1334), Juz 1, Kitab al-Mugaddimah,
Bab Bayan Anna al-Isnad Min ad-Din, 11.

36



Moh Taufik R Yusuf!, Muh Tasbih 2, Zaenab Abdullah 3

Implikasi pemikiran Muhammad al-Ghazali bagi studi hadis modern menuntut sikap kritis
yang proporsional. Kritik rasional terhadap hadis tetap diperlukan untuk menjaga relevansi ajaran
Islam, namun harus diletakkan dalam kerangka metodologi hadis yang komprehensif agar tidak
menggeser otoritas normatif Sunnah dalam akidah dan tasyri‘. Di sinilah pentingnya integrasi
antara kritik sanad, kritik matan, dan prinsip-prinsip teologis yang telah mapan dalam tradisi
keilmuan Islam. Berdasarkan uraian di atas, implikasi pemikiran Muhammad al-Ghazali bagi studi
hadis modern dapat dirumuskan dalam tiga aspek utama. Pertama, secara epistemologis,
pemikiran al-Ghazali menantang pendekatan tekstual-transmisionis yang memisahkan hadis dari
konteks al-Qur’an, maqasid al-syari‘ah, dan rasionalitas keilmuan, sekaligus mendorong integrasi
antara kritik sanad dan krittk matan. Kedua, secara metodologis, pandangannya menegaskan
pentingnya sinergi antara disiplin hadis dan fikih agar pemahaman Sunnah tidak terjebak pada
literalitas yang ahistoris maupun rasionalitas yang lepas dari tradisi keilmuan Islam. Ketiga, secara
teologis, kritik al-Ghazali membuka perdebatan setius terkait otoritas hadis ahad dalam akidah,
yang menuntut kehati-hatian agar upaya rasionalisasi tidak berujung pada reduksi bangunan
teologi Islam yang telah mapan. Dengan demikian, pemikiran al-Ghazali berkontribusi pada
pengayaan wacana studi hadis modern tanpa harus menegasikan fondasi metodologi hadis klasik.
Kesimpulan

Kajian ini menegaskan bahwa krittk Muhammad al-Ghazali terhadap tekstualisme hadis
merupakan upaya metodologis untuk menghindari pemahaman literal dan parsial terhadap Sunnah
Nabi tanpa menafikan otoritasnya sebagai sumber ajaran Islam. Al-Ghazali memandang bahwa
hadis harus di pahami secara integrative dengan al-Qur’an, maqasidal-syari‘ah, konteks historis,
serta realitas sosial. Penekanannya pada pentingnya kritik matan melalui pengujian keselarasan
dengan al-Qur’an, hadis sahih lainnya, fakta sejarah, dan kebenaran ilmiah menunjukkan bahwa
validitas hadis tidak cukup di tentukan oleh keabsahan sanad semata, tetapi juga oleh koherensi
makna dan relevansinya dalam bangunan syariat Islam secara menyeluruh. Implikasi pemikiran
Muhammad al-Ghazali bagi studi hadis modern terletak pada dorongan untuk merekonstruksi
pendekatan keilmuan yang lebih integrative antara disiplin hadis dan fikih, serta antara transmisi
historis dan rasionalitas kontekstual. Meskipun beberapa pandangannya khususnya terkait
pembatasan hadis ahad dalam persoalan akidah menimbulkan perdebatan epistemologis dan
teologis, pemikiran al-Ghazali tetap memberikan kontribusi penting dalam memperkaya wacana
metodologi studi hadis kontemporer. Oleh karena itu, kritik terhadap tekstualisme hadis
sebagaimana di tawar kanal -Ghazali perlu di tempatkan secara proporsional dalam kerangka
metodologi hadis klasik, agar relevansi ajaran Islam tetap terjaga tanpa menggeser otoritas
normative Sunnah Nabi dalam tasyri‘ dan akidah.

Daftar Pustaka

Al-Baihagqi. Sunan al-Baihaqi al-Kubra. Beirut: Dar al-Kutub al-‘IImiyyah, t.t.

Al-Bukhari, Muhammad ibn Ismail. Shahih al-Bukhari. Beirut: Dar al-Fikr, t.t.

Al-Ghazali, Muhammad. al-Sunnah al-Nabawiyyah bayna Ahl al-Figh wa Ahl al-Hadis. Kairo: Dar

al-Shuruq, 1989.

Al-Hajjaj, Muslim ibn al-Hajjaj. Shahih Muslim. Turki: Dar ath-Thab‘ah al-‘Amirah, 1334.
Al-Qaradawi, Yusuf. Kayfa Nataamal ma‘a al-Sunnah al-Nabawiyyah. Kairo: Dar al-Shurug,

1990.

Al-Yahsubi, Abu al-Fadl "Iyad Ibn Musa. al-Ilma’ Ila Ma’rifah Ushul ar-Riwayah Wa Taqyid as-

Sima’. Mesir: Dar at-Turats, 1970.

As-Suyuthi, Jalaluuddin. Tadrib ar-Rawi Fi Syarh Taqrib an-Nawawi. Kairo: Dar al-Kutub al-

Haditsah, 1345/1966.

Basid, A. “Kritik Terhadap Metode Muhammad Al-Ghazali Dalam Memahami Hadits Nabi

Muhammad.” Kabilah, 2017, 1-35.

37



Moh Taufik R Yusuf!, Muh Tasbih 2, Zaenab Abdullah 3

Idris, Muhammad. “Metode Pemahaman Hadis Muhammad al-Ghazali.” Jurnal Ulunnuha, Vol. 6
No. 1 (Juni 2016): 35-45.

Krippendorff, Klaus. Content Analysis: An Introduction to Its Methodology. California: Sage
Publications, 2004.

Rahman, Fazlur. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. Chicago:
University of Chicago Press, 1982.

Saeed, Abdullah. Islamic Thought: An Introduction. London: Routledge, 2006.

Suryadi. Metode Pemahaman Hadis Nabi: Telaah atas Pemikiran Muhammad al-Ghazali dan
Yusuf al-Qardhawi. Disertasi. Yogyakarta: Program Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga, 2004.

Suryadi. Metode Kontemporer Pemahaman Hadis Nabi: Perspektif Muhammad al-Ghazali dan
Yusuf al-Qardhawi. Yogyakarta: Teras, 2008.

38



