
 
 

20 

 

Mutiara Octhariani1, Muh Tasbih 2, Zaenab Abdullah 3 

 

Al-Iftah: Jurnal Tafsir Al-Qur’an dan Hadist  
https://e-jurnal.publikasiakademikgroup.com/index.php/AIJTAH/issue/archive 

 
Metode Pemahaman Hadis (Fiqh al-Hadith) dalam Menjawab Isu-Isu 

Kontemporer 

 
Mutiara Octhariani1, Muh Tasbih2, Zaenab Abdullah3 

123Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar 
Email: 1mutiaraocth05@gmail.com, 2tasbih.tasbih@uin-alauddin.ac.id, 3palopozaenab@gmail.com 

 
Abstract 

The Prophet's hadith, the second source of Islamic law after the Qur'an, plays a crucial role as 
a guide for the lives of Muslims. However, in modern times, various new issues have emerged, 
such as biotechnology, gender equality, and social diversity, which did not exist during the 
Prophet's time and are not clearly discussed in the hadith texts. This study aims to examine 
methods for understanding hadith to ensure their relevance in addressing current challenges. 
The method used is qualitative research with a library study approach through an analysis of 
literature on hadith and the thoughts of modern scholars. The results indicate that 
understanding hadith solely from its literal text cannot solve problems. Conversely, if hadith is 
understood by considering its primary purpose (such as preserving life, justice, and reason), as 
well as the historical and social context behind it, its meaning becomes more vivid, dynamic, 
and applicable. Thus, the development of the Fiqh al-Hadith method proves that hadith is not 
an inevitability, but also a key to maintaining the relevance and moral authority of hadith amidst 
the complexities of the modern era. 
Keywords: Methods of Understanding Hadith, Fiqh al-Hadith, Contemporary Issues 
 
      Abstrak 
Hadis Nabi yang merupakan sumber hukum islam setelah Al-Qur’an yang memberikan peran 
penting sebagai pedoman hidup umat islam. Namun, di zaman modern ini muncul berbagai isu 
baru seperti bioteknologi, kesetaraan gender dan keberagaman sosial yang belum ada pada masa 
nabi dan tidak ditemukan pembahasannya dalam teks hadis secara jelas. Penelitian ini bertujuan 
untuk mengkaji metode-metode pemahaman hadis agar tetap relevan menjawab tantangan masa 
kini. Metode yang digunakan adalah penelitian kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan 
melalui analisis literatur terhadap hadis serta pemikiran ulama modern. Hasil penelitian 
menunjukkzn bzhwa memahami hadis hanya dari teks harfiahnya saja tidak dapat menyelesaikan 
masalah. Sebaliknya, jika hadis dipahami dengan melihat tujuan utamanya (seperti menjaga 
nyawa, keadilan, akal), serta konteks sejarah dan sosial di baliknya, maka maknanya menjadi lebih 
hidup, dinamis dan aplikatif. Dengan demikian pengembangan metode Fiqh al-Hadith 
membuktikan bahwa hadis itu bukan suatu keniscayaan, tetapi juga menjadi kunci untuk 
menjaga relevansi dan otoritas moral hadis di tengah kompleksitas zaman modern. 
Kata Kunci: Metode Pemahaman Hadis, Fiqh al-Hadith, Isu Kontemporer 
 
Pendahuluan  

Pada perkembangan zaman yang begitu pesat, hadis Nabi Muhammad saw. sebagai 

sumber ajaran Islam kedua setelah Al-Qur'an, tak henti-hentinya dihadapkan pada problematika 

isu kontemporer yang kompleks dan multidimensi. Mulai dari bioetika (kloning, bayi tabung, 

transplantasi organ), kesetaraan gender, keadilan ekonomi, interaksi dengan kemajuan teknologi 

mailto:mutiaraocth05@gmail.com
mailto:2tasbih.tasbih@uin-alauddin.ac.id
mailto:3palopozaenab@gmail.com


 
 

21 

 

Mutiara Octhariani1, Muh Tasbih 2, Zaenab Abdullah 3 

 

digital, hingga problem lingkungan hidup semuanya menuntut respons yang tidak hanya relevan 

tetapi juga otentik secara keagamaan. Di sinilah letak tantangan sekaligus urgensi: bagaimana 

merumuskan metodologi pemahaman hadis yang tidak saja menjaga orisinalitas dan otoritas 

teks, tetapi juga mampu menjawab tantangan masa kini dengan solusi yang kontekstual dan 

transformatif. 

Hadis sebagaimana pendapat ulama, merupakan segala sesuatu yang disandarkan kepada 

Nabi Muhammad saw, baik berupa perkataan, perbuatan, taqrir dan sifatnya.1 Dari defenisi yang 

dikemukakan oleh ulama tersebut nampak bahwa cakupan hadis sangat luas sebab menyentuh 

seluruh aspek kehidupan Rasulullah saw, yang mana tidak terlepas dengan interaksi dan keadaan 

sosial di mana Rasulullah hidup. Sementara itu, secara tematis paling tidak hadis nabi saw, dapat 

diklasifikasikan ke dalam 3 bagian tentang akidah, syariat dan akhlak. 

Hakikat pemahaman hadis adalah satu cara memaknai matan hadis yang berkaitan dengan 

tema apa yang dibicarakan serta mengetahui kandungan dan maksud hadis tersebut.2 Pada 

penelitian terkait pemahaman hadis, para ulama menggunakan berbagai macam metode, teknik 

interpretasi serta pendekatan dalam megungkap makna dan kandungan dari hadis. Namun 

secara garis besar tipologi pemahaman hadis di kalangan ulama dapat dibedakan ke dalam dua 

kelompok; Pertama, tekstualis, maksudnya adalah memahami hadis secara tekstual dan tidak 

mempertimbangkan proses panjang sejarah pengumpulan hadis dan proses pembentukan ajaran 

ortodoksi; Kedua, konstektualis maksudnya adalah memahami hadis dengan berdasar pada 

asumsi bahwa hadis adalah sumber ajaran kedua melalui kritik historis sanad dan matan hadis 

dengan mempertimbangkan asbab al-wurud.3 

Oleh karena itu, dibutuhkan sebuah metode pemahaman yang dapat menjadi 

penghubung. Artinya dapat menghubungkan teks hadis yang tetap dengan realitas masyarakat 

yang selalu berubah. Metode ini harus bisa memilah mana pesan universal dan prinsip dasar dari 

sebuah hadis, dan mana bagian yang merupakan bentuk aplikasi spesifik untuk zamannya. 

Dengan metode yang tepat, kita bisa menangkap "jiwa" atau maksud dari hadis tersebut, bukan 

hanya "jasad" katanya. Jurnal ini akan membahas berbagai pendekatan metodologis dalam 

memahami hadis untuk menjawab isu kontemporer. Pembahasan akan mencakup pentingnya 

memahami latar belakang sejarah suatu hadis (asbab al-wurud), menganalisis bahasa dengan 

cermat, hingga menggunakan kerangka maqashid syariah (tujuan-tujuan besar syariat Islam), 

seperti menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Pendekatan ini memungkinkan kita 

menarik nilai-nilai inti yang dapat diaplikasikan dalam konteks baru. 

Diharapkan, eksplorasi metode ini dapat memberikan panduan yang praktis dan ilmiah. 

Tujuannya adalah agar hadis Nabi SAW tidak menjadi bahan perdebatan usang, tetapi benar-

benar menjadi sumber solusi yang hidup, mencerahkan, dan penuh hikmah. Dengan demikian, 

warisan Nabi ini akan terus menjadi cahaya yang membimbing perjalanan umat Islam dalam 

menghadapi kompleksitas zaman modern, dengan tetap setia pada akar ajaran yang autentik. 

 

 
1Mahmud Tahhan, Tafsir Mustalah al-Hadis (Cet. XI; Riyadh: Maktabah al-Ma’arif, 2010 M/1431 H), h. 17. 
2Muhammad Nuruddin, “Aktualisasi Pemahaman Hadis Hukum Dalam Kehidupan Global”, Riwayah I, 

No. I (Maret 2015), h. 41. 
3Abustani Ilyas dan La Ode Ismail Ahmad, Filsafat Ilmu Hafdis (Cet. I; Surakarta, Zadahadiya Publishing, 

2001), h. 160. 



 
 

22 

 

Mutiara Octhariani1, Muh Tasbih 2, Zaenab Abdullah 3 

 

Metodo Penelitian 

Dalam penelitian ini, penulis menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi 

kepustakaan (library research). Metode ini diterapkan untuk mengumpulkan data dan informasi 

yang relevan dengan tema kajian melalui berbagai sumber, seperti buku, jurnal ilmiah, serta 

artikel yang berkaitan. Teknik analisis data yang digunakan adalah analsis isi. Penulis juga 

mengklasifkasikan data berdasar pada tema utama yaitu pemahaman hadis dalam menjawab isu-

isu kontemporer. 

Hasil dan Pembahasan 

1. Metode Pemahaman Hadis 

Metode berasal dari bahasa Yunani “Greek”, yakni “Metha” berarti melalui “Hodos” 

artinya cara, jalan, alat atau gaya. Dengan kata lain, metode artinya jalan atau cara yang harus 

ditempuh untuk mencapai tujuan tertentu.4 Menurut kamus bahasa Indonesia, kata metode 

dimaknai sebagai cara teratur berdasarkan pemikiran yang matang untuk mencapai maksud yang 

dikehendaki.5 Sedangkan kata pemahaman bermakna proses, perbuatan, cara memahami atau 

memahamkan. Kata “fahm”, dan “fiqh” adalah redaksi kata pemahaman dalam bahasa Arab 

yang memiliki arti memahami, mengerti atau mengetahui. Metode pemahaman hadis merupakan 

pendekatan yang sistematis dan teratur untuk menggali makna dari sabda Nabi Muhammad 

SAW.  Hal yang fundamental adalah bahwa cara kita memahami sebuah hadis sangat 

mempengaruhi hasil penafsiran yang kita capai. Karena itu, metode ini berfungsi sebagai 

seperangkat kaidah dan kerangka keilmuan yang menjadi panduan untuk menganalisis, 

mengurai, dan menjelaskan kandungan makna dalam sebuah hadis secara tepat dan terukur.6 

Dalam ‘ulūm al-ḥadīth sendiri terdapat berbagai macam istilah yang merujuk pada pemahaman 

hadis, yakni fiqh al-ḥadīth, sharḥ al-ḥadīth, dan ma’ānī al- ḥadīth. Istilah-istilah tersebut memiliki 

pengertian yang berbeda-beda akan tetapi memiliki keterkaitan secara signifikan dan menjadi 

sumber segala rujukan dalam memahami hadis. 

a. Fiqh al-Ḥadīth 

Secara konseptual, formulasi awal pemahaman hadis terbentuk dalam kajian fiqh al-

ḥadīth yang juga menjadi embrio awal bagi perumusan sharḥ al- ḥadīth. Jika dilihat dari 

pengertian secara bahasa, maka fiqh al-ḥadīth terdiri dari dua kata, yakni fiqh dan ḥadi>th. fiqh 

secara bahasa berasal dari kata faqiha – yafqahu – fiqhan yang bermakna al-`ilmu bi al-shay’i wa 

al-fahm lahu (mengetahui sesuatu dan memahaminya). Al-Fairuz Abadi> dalam karyanya al- 

Qamūs al-Muhiṭ memberikan penjelasan mengenai makna di atas sebagai al-`ilmu bi al-shay’i 

wa al-fahm lahu wa al-faṭanat wa ghalib ‘ala al-di>n li sharfih (mengetahui sesuatu dan 

memahaminya, kecerdasan, dan memuliakan agama).7 Pemaknaan istilah fiqh al-ḥadīth dalam 

kajian ilmu hadis tidak dimaknai sebagaimana yang dijelaskan oleh para fuqaha dalam kajian ilmu 

fiqih atau usūl al-fiqh. Abū Yasir Ḥasān al-Ilmi menjelaskan pengertian fiqh al-ḥadīth sebagai 

ilmu untuk memahami maksud dari perkataan Nabi Muhammad saw. Tambahan cakupan 

 
4H. Muzayyin Arifin, Filsafat Pendidikan Islam, (Jakarta: Buna Aksara, 1987), h. 97.  
5Dendi Sugono, et al., Kamus Bahasa Indonesia (Jakarta: Pusat Bahasa, 2008), h. 1022.  
6Alfatih Suryadilaga, Metodologi Syarah Hadis (Yogyakarta: SUKA Press, 2012), h.47.  
7Fauji, Ahmad Irfan. 2018. “Pergeseran Metode Pemahaman Hadis Ulama Klasik Hingga Kontemporer”. 

Skripsi. Jakarta: UIN Syarif Hidayatullah  



 
 

23 

 

Mutiara Octhariani1, Muh Tasbih 2, Zaenab Abdullah 3 

 

definisinya menjadi lebih luas dengan memaknai fiqh al-ḥadīth sebagai suatu ilmu untuk 

memahami serta menjabarkan makna yang terkandung di dalamnya.8 

b. Sharḥ al-Ḥadīth 

Istilah berikutnya adalah sharḥ al-ḥadīth yang akar katanya berasal dari bahasa Arab 

yakni sharaḥa, yashruḥu, sharḥan yang memiliki arti membeberkan, menafsirkan, menerangkan, 

memperluas atau mengulas. Kemunculan sharḥ al-ḥadīth terkait erat dengan keperluan untuk 

memahami isi pesan yang terkandung dalam hadis-hadis Nabi, terlebih jika dikaitkan dengan 

hadis-hadis yang tergolong sebagai jawāmi’ al-kalim, yakni suatu kemampuan yang dilekatkan 

kepada diri Muhammad saw. sebagai seorang Rasul. Kemampuan tersebut membuat Nabi dapat 

menuturkan suatu hal secara ringkas dan padat namun tetap mengandung keluasan makna yang 

begitu dalam. Cara retorika yang demikian telah menjadi suatu kekhususan dari Allah kepada 

Nabi Muhammad sebagai utusan-Nya dalam menyampaikan risalah agama Allah kepada umat 

manusia.9 

c. Gharib al-Ḥadīth 

Istilah ma’ānī al-ḥadīth sendiri merupakan term yang lebih populer digunakan di masa 

kontemporer untuk menjabarkan diskursus pemaknaan hadis yang mencakup berbagai 

metodologi di dalamnya. Dalam pembahasannya, ma’ānī al-ḥadīth mengulas susunan bahasa 

sebuah teks, rangkaian konteks yang meliputinya (asbāb al-wurūd). Diskursus dalam ma’ānī al-

ḥadīth kemudian berkembang dengan mengaitkan pembahasan seputar kapasitas dan posisi 

Nabi saat menyabdakan hadis-hadisnya. al-Qarāfī mengungkapkan bahwa pembagian hadis 

Nabi dapat dikategorisasikan berdasarkan kedudukan Nabi sebagai rasul, mufti, qaḍi, dan imam. 

Melalui kategorisasi tersebut upaya untuk memahami hadis-hadis Nabi dapat dilakukan dengan 

mengidentifikasi terlebih dahulu situasi dan kondisi yang sedang terjadi saat itu.10 Adapun 

sasaran fokus kajian ma’ānī al-ḥadīth berkisar pada penyingkapan makna hadis secara individual 

dan tematika, dan bukan hadis-hadis yang terangkum dalam kitab tertentu. 

2. Metode Pemahaman Hadis Kontemporer  

a. Pendekatan Maqasidi 

Metode maqasid adalah pendekatan untuk memahami tujuan universal dan khusus 

dalam Al-Qur'an dan Hadis guna mewujudkan kemaslahatan umat manusia. Secara prinsip, 

metode ini tidak berhenti pada pembacaan dan penghafalan teks hadis semata, melainkan 

berusaha menggali pesan, maksud, serta tujuan yang hendak disampaikan oleh Rasulullah 

SAW.11 Dengan memahami tujuan-tujuan tersebut, diharapkan tercipta kebaikan bagi manusia 

dan terhindar dari segala bentuk kemudaratan. Hal ini memungkinkan hadis-hadis untuk 

"dibumikan" atau diterapkan dalam realitas sosial kemanusiaan yang dinamis. Pemahaman hadis 

dengan mempertimbangkan tujuan pokok, substansi, dan konteks secara holistik seperti ini 

dapat mengarahkan pada cara berpikir yang inklusif dan sikap yang moderat dalam beragama. 

 
8Ibid, h. 23.  
9Akhmad Sagir, “Perkembangan Syarah Hadis dalam Tradisi Keilmuan Islam”, Jurnal Ilmu Ushuluddin, 

Vol. 9, No. 2 (Juli, 2010), h. 130-131.  
10M. Quraish Shihab, Membumikan al-Qur’an (Bandung: Mizan, 1996), h. 96.  
11Washfi ‘Asyur Abu Zaid, Nahwa at- Tafsir al-Maqashidi Li al-Qur’an al-Karim Ru’yah Ta’sisiyyah Li 

Manhaj Jadid fi Tafsir al-Qur’an, diterjemahkan oleh Ulya Fikriyati, “Metode Tafsir Maqasidi Memahami 
Pendekatan Baru Penafsiran Al-Qur’an”, Jakarta: PT. Qaf Media Kraetiva, 2020 Cet. I.  



 
 

24 

 

Mutiara Octhariani1, Muh Tasbih 2, Zaenab Abdullah 3 

 

Contoh aplikasinya dapat dilihat dalam respons terhadap isu lingkungan: hadis "Tidaklah 

seorang muslim menanam pohon atau tanaman, lalu dimakan oleh manusia, burung, atau hewan, 

maka hasilnya adalah sedekah baginya hingga hari kiamat, menjadikannya amalan jariyah yang 

pahalanya terus mengalir bahkan setelah meninggal" (HR. Bukhari) dipahami bukan sekadar 

anjuran bercocok tanam, tetapi sebagai imperatif moral untuk menjaga ekosistem (hifẓ al-bī'ah) 

yang merupakan turunan dari maqṣad hifẓ al-nafs. Pendekatan ini memungkinkan derivasi 

prinsip-prinsip etika lingkungan dari teks-teks klasik untuk menghadapi krisis ekologi modern. 

b. Pendekatan Kontekstual 

Dalam memahami hadis metode ini selalu melibatkan aspek sejarah di balik sabda Nabi. 

Aspek ini, yang disebut asbab al-wurud, mencatat peristiwa atau pertanyaan yang melatari 

lahirnya sebuah hadis. Di satu sisi, konteks sejarah ini terasa sangat dominan dan penting. 

Namun, fokus pada konteks saja tidak cukup. Kita juga harus teliti melihat teks hadis itu sendiri 

(aspek redaksional). Mengabaikan kata-kata dan struktur teks dapat menghilangkan pesan 

komunikatif hadis dan mempersempit pemahaman kita.12 Menurut ahli seperti Imam al-Suyuti, 

mempelajari asbab al-wurud adalah metode praktis untuk menentukan makna hadis yang tepat 

apakah berlaku umum atau khusus, mutlak atau terikat, dan apakah ada hadis lain yang 

membatalkannya. Dengan kata lain, untuk mencapai pemahaman yang utuh dan komprehensif 

terhadap sebuah hadis, kita harus menggabungkan dua alat kunci: melihat konteks sejarahnya 

(asbab al-wurud) dan menganalisis teksnya secara cermat.13  

c. Pendekatan interdisipliner  

Pendekatan ini dalam memahami hadis adalah cara yang komprehensif untuk 

menghubungkan makna hadis dengan realitas kekinian. Melalui metode ini, ilmu hadis tidak 

dibaca secara mandiri, melainkan didialogkan dengan berbagai ilmu lain—seperti sosiologi, 

sejarah, psikologi, hingga sains agar pesan Nabi dapat dipahami secara lebih utuh dan 

kontekstual. Dengan demikian, hadis tidak hanya dipandang sebagai teks masa lalu, tetapi 

menjadi sumber inspirasi yang solutif untuk menjawab tantangan kontemporer, mulai dari isu 

lingkungan, kesehatan mental, hingga ekonomi. Tujuannya jelas: menjaga relevansi dan 

kebermaknaan ajaran Nabi dalam kehidupan sehari-hari, melampaui sekadar pemahaman 

harfiah menuju penerapan yang substantif dan menyeluruh. Contohnya, Ilmu kedokteran 

membantu memahami hadis-hadis kesehatan, ilmu ekonomi menganalisis hadis-hadis 

muamalah, sementara sosiologi dan antropologi memberikan perspektif tentang hadis-hadis 

sosial. Hadis "Setiap penyakit ada obatnya" (HR. Muslim) dapat dipahami dengan 

mempertimbangkan perkembangan bioteknologi dan farmakologi modern, di mana "obat" tidak 

terbatas pada herbal tradisional tetapi mencakup vaksin, terapi gen, dan nanomedisin. 

Pendekatan ini menghindari dikotomi antara wahyu dan sains, sebaliknya melihat keduanya 

sebagai sumber pengetahuan yang saling melengkapi. 

 

3. Metode Pemahaman Hadis Nabi Menurut Ulama Kontemporer 

 
12Liliek Channa AW, “Memahami Makna Hadis Secara Tekstual dan Kontekstual”, Ulumuna, Vol. 5, No. 

2 (Desember, 2011), h. 306.  
13Munawwir Muin, “Pemahaman Komprehensif Hadis Melalui Asbāb al-Wurūd”, Addin, Vol. 7, No. 2 

(Agustus, 2013), h. 293-294.  



 
 

25 

 

Mutiara Octhariani1, Muh Tasbih 2, Zaenab Abdullah 3 

 

a. Metode Pemahaman Hadis menurut Muhammad al-Gazali, Melalui bukunya yang berjudul, 

as-Sunnah an-Nabawiyah baina Ahli al- Fiqhi wa Ahli al-Hadis, dapat disimpulkan bahwa 

Muhammad al-Gazali menetapkan empat kriteria dalam memahami Hadis Nabi, yaitu: 

1) Perbandingan hadis dengan Alquran, Penerapan pemahaman hadis dengan metode ini 

dilakukan Muhammad al-Gazali secara konsisten, sehingga banyak hadis yang sahih 

seperti dalam kitab Sahih al-Bukhari dan Muslim yang dianggap daif. Beliau lebih 

mengutamakan hadis yang sanadnya daif, bila kandungan maknanya sejalan dengan 

prinsip ajaran Alquran daripada hadis yang sanadnya sahih tetapi kandungan maknanya 

tidak sejalan dengan inti ajaran Alquran dalam persoalan kemaslahatan dan mua`malah 

duniawiyah.14 

2) Perbandingan hadis dengan hadis lain, Yang dimaksud dengan metode ini ialah, 

melakukan komparasi antara hadis yang satu dengan hadis yang lain yang setema. 

Sebelum melakukan istimbat hukum, perlu dilakukan uji coba dengan hadis-hadis lain 

yang berkaitan. Hal ini dimaksudkan guna mendeteksi bahwa hadis yang dijadikan 

argument tersebut benar-benar tidak bertentangan dengan hadis mutawatir atau hadis 

yang lebih kuat. Karena, kalau itu terjadi maka yang dipakai adalah hadis yang lebih kuat 

derajatnya. 

3) Perbandingan hadis dengan fakta sejarah, Hadis dan sejarah memiliki hubungan sinergis 

yang saling menguatkan satu sama lain. Adanya kecocokan antara hadis dengan fakta 

sejarah akan menjadikan hadis memiliki sandaran validitas yang kokoh, sebaliknya 

apabila terjadi penyimpangan antar keduanya, salah satu diantara keduanya akan 

diragukan kebenarannya.15 Namun demikian, perlu sadari bahwa sejarah itu sendiri pun 

tidak lepas dari berbagai polemik, itu sebabnya mengapa penting mencantumkan kata 

fakta dalam hal ini. 

4) Perbandingan hadis dengan kebenaran ilmiah, Menurut al-Gazali, hadis dan kebenaran 

ilmiah adalah dua hal yang saling bergandengan. Hadis yang sahih pasti sejalan dengan 

fakta ilmiah. Bila satu sama lain tidak bisa dikompromikan, pasti salah satunya ada 

problem.16 

b. Metode Pemahaman Hadis menurut Yusuf al-Qardawi, dalam bukunya yang berjudul, Kaifa 

Nata`amal Ma`a as-Sunnah an-Nabawiyah, menggunakan delapan kriteria dalam memahami 

hadis, yaitu: 

1) Memahami Sunnah sesuai petunjuk Alquran 

2) Menghimpun hadis-hadis yang setema 

3) Kompromi atau tarjih terhadap hadis-hadis yang kontradiktif 

4) Memahami hadis sesuai dengan latar belakang, situasi dan kondisi serta tujuannya 

5) Membedakan antara sarana yang berubah-ubah dantujuan yang tetap 

6) Membedakan antara ungkapan hakiki dan majaz 

7) Membedakan yang gaib dan yang nyata 

 
14Suryadi, Metode Kontemporer Memahami Hadis Nabi Perspektif Muhammad al-Ghazali dan Yusuf al-

Qardhawi, (Yogyakarta: Teras, 2008), h. 209.  
15Suryadi, Metode Kontemporer Memahami Hadis Nabi Perspektif Muhammad al-Ghazali dan Yusuf al-

Qardhawi, (Yogyakarta: Teras, 2008), h. 85  
16Ibid, h. 63.  



 
 

26 

 

Mutiara Octhariani1, Muh Tasbih 2, Zaenab Abdullah 3 

 

8) Memastikan makna kata-kata dalam hadis17 

4. Hadis Sebagai Hujjah Dalam Menjawab Isu-Isu Kontemporer 

Hadis berfungsi sebagai penjelas (bayan) dari al-Quran. Dan juga berguna untuk menjadi 

sumber dalam menjalankan hukum dan ajaran Islam. Selain itu, hadis juga mengandung hukum-

hukum yang tidak diatur dalam al-Quran.18 Oleh karena itu, dilihat dari segi periwayatan al-

Quran memiliki kedudukan sebagai qath’iyul wurud, sedangkan hadis kadangkalanya qath’iyul 

wurud dan sebagian yang lainnya berkedudukan sebagai hanniyul wurud.19 Sehingga, otoritas 

hadis menempati posisi kedua sesudah al-Quran dalam tataran validitas kehujjahan isi yang 

dikandungnya. 

Dengan demikian, secara teologis hadis juga diharap dapat membantu menyelesaikan 

problematika yang muncul dalam masyarakat kontemporer karena bagaimanapun tampaknya 

kita sepakat bahwa pembaharuan pemikiran Islam atau reaktualisasi ajaran Islam harus mengacu 

kepada teks-teks yang menjadi landasan ajaran Islam yakni al-Quran dan hadis.20 Para ulama juga 

mengakui kedudukan hadis yang menempati posisi kedua setelah al-Quran karena beberapa 

argumen sebagai berikut: 

a. Al-Quran bersifat qath’iyul wurud baik ayat per ayat maupun secara keseluruhan, 

memiliki kedudukan yang lebih tinggi dari hadis yang statusnya secara hadis per hadis. 

b. Hadis memiliki fungsi sebagai sebagai penjelas dan penjabar (bayan) terhadap al-Quran. 

Hal ini berarti bahwa kedudukan al-mubayyan (al-Quran) tentu lebih tinggi dari pada 

penjelas atau bayan (hadis). 

c. Sikap para sahabat yang merujuk kepada al-Quran terlebih dahulu apabila mereka 

bermaksud mencari solusi atas sebuah masalah. Jika di dalam al-Quran tidak ditemukan 

penjelasannya, maka kemudian barulah secara prosedural merujuk kepada sumber 

berikutnya yakni hadis atau sunnah. 

d. Hadis Muaz bin Jabal secara gamblang dan tegas menegaskan urutan posisi al-Quran 

dan sunnah 

Mendudukkan sebuah hadis secara proporsional adalah sebuah keharusan guna 

mendapatkan pemahaman yang tepat terhadap sebuah teks hadis pada tempatnya. Islam sebagai 

agama samawi yang memiliki kitab suci al-Quran dalam dinamika sejarah mengalami proses 

dialektika penafsiran yang sangat terkait dengan dimensi ruang dan waktu. Singkatnya, setiap 

umat Islam (intelektual muslim) memiliki cara pandang tersendiri dalam memahami doktrin 

agamanya. Dalam konteks inilah terlihat adanya dinamika pergulatan wacana dalam diskursus 

pemikiran hukum Islam dengan berbagai varian dalam memahami ajaran Islam.21 

 
17Yusuf al-Qardawi, Kaifa Nata`amal Ma`a as-Sunnah an-Nabawiyah, (al-Mansurah: Dar al-Wafa’, cet. VI, 

1993 M), h. 196.  
18Joseph Schacht, The Origin Of Muhammadan Jurisprudence, Terj. Joko Supomo, (Yogyakarta: Insan 

Madani, 2010), h. 3. 
19Abi Ishaq Al-Syatibi, Al-Muwafaqat Fi Ushuli Syari’ah, (Mesir: Al-Maktabah Al-Tijariyah, t.t.), Juz 3, h. 

15-16. 
20M. Syuhudi Ismail, Hadis Nabi Menurut Pembela, pengingkar dan pemalsunya, (Jakarta: Gema Insani, 

1995), h. 14.  
21Muhammad Harfin Zuhdi, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran Dari Tradisionalis 

Hingga Liberal”, ULUMUNA: Jurnal Studi Keislaman, No.1, Juni 2012, h. 48.  



 
 

27 

 

Mutiara Octhariani1, Muh Tasbih 2, Zaenab Abdullah 3 

 

Golongan yang mempercayai hadis sebagai sumber kedua setelah al-Quran tetapi dengan 

kritis historis-historis serta melihat dan mempertimbangkan asal-usul hadis tersebut dan 

memahaminya secara kontekstual. Namun, tipe ini tidak begitu populer karena tenggelam dalam 

pelukan kekuatan ahlu sunnah wa aljama’ah yang lebih suka memahami teks secara kurang 

selektif.22 Dari pemaparan ini, dipahami bahwa al-Quran dan hadis dalam Islam merupakan teks 

fundamental yang memiliki otoritas teologis dalam kehidupan umat Islam. Sehingga, dalam 

konteks hadis, melihat bagaimana metode memahaminya serta bagaimana pula metode tersebut 

menjadi sebuah tradisi merupakan hal yang urgen untuk diketahui dan pahami oleh kaum 

muslimin. 

Kesimpulan 

Berdasarkan pembahasan di atas bahwa menghadapi kompleksitas isu kontemporer 

seperti bioteknologi, keadilan gender, dan krisis lingkungan menuntut pendekatan pemahaman 

hadis yang dinamis dan tidak terjebak pada pembacaan harfiah semata. Penelitian ini 

mengidentifikasi bahwa kunci relevansi hadis di era modern terletak pada pengembangan 

metodologi Fiqh al-Hadith yang mampu menjembatani teks klasik dengan realitas kekinian. 

Melalui pendekatan maqashid (tujuan syariat), kontekstual-historis (melalui asbab al-wurud), dan 

interdisipliner (berdialog dengan ilmu sosial dan sains), pesan universal hadis dapat digali untuk 

merumuskan solusi yang substantif, kontekstual, dan berorientasi kemaslahatan. Selanjutnya 

pemahaman hadis kontemporer harus bersifat holistik, dengan mempertimbangkan latar 

belakang historis, tujuan moral (seperti menjaga jiwa, akal, dan keadilan), serta konteks sosial-

budaya. Pemikir seperti Al-Ghazali dan Al-Qaradawi menekankan pentingnya komparasi teks 

(hadis dengan Al-Qur'an, hadis dengan hadis, serta dengan fakta ilmiah) untuk menghindari 

pemahaman yang parsial dan kontradiktif. Dengan demikian, hadis tidak lagi dipandang sebagai 

dokumen statis, melainkan sebagai sumber nilai yang hidup, yang dapat "dibumikan" dalam 

menjawab tantangan zaman tanpa mengabaikan otentisitas dan otoritas teks. Serta paradigma 

keberlanjutan otoritas moral hadis di tengah masyarakat modern sangat bergantung pada 

kemampuan ulama dan intelektual Muslim untuk mengembangkan kerangka metodologis yang 

lentur, inklusif, dan responsif. Dengan mengintegrasikan pendekatan-pendekatan tersebut, hadis 

tidak hanya berperan sebagai penjelas ajaran Islam, tetapi juga menjadi panduan etis dan solutif 

yang terus menyinari jalan umat dalam merespons perubahan sosial, teknologi, dan kemanusiaan 

secara bijaksana dan transformatif. 

Daftar Pustaka 

Abustani Ilyas dan La Ode Ismail Ahmad, Filsafat Ilmu Hafdis (Cet. I; Surakarta, Zadahadiya 

Publishing, 2001) 

Mahmud Tahhan, Tafsir Mustalah al-Hadis (Cet. XI; Riyadh: Maktabah al-Ma’arif, 2010 

M/1431 H) 

Muhammad Nuruddin, “Aktualisasi Pemahaman Hadis Hukum Dalam Kehidupan Global”, 

Riwayah I, No. I (Maret 2015) 

H. Muzayyin Arifin, Filsafat Pendidikan Islam, (Jakarta: Buna Aksara, 1987)  

Dendi Sugono, et al., Kamus Bahasa Indonesia (Jakarta: Pusat Bahasa, 2008)  

 
22Amin Abdullah, Studi Agama: Normativitas Atau Historisitas?, (yogyakarta: pustaka pelajar, 1996), h. 

315.  



 
 

28 

 

Mutiara Octhariani1, Muh Tasbih 2, Zaenab Abdullah 3 

 

Alfatih Suryadilaga, Metodologi Syarah Hadis (Yogyakarta: SUKA Press, 2012) 

Akhmad Sagir, “Perkembangan Syarah Hadis dalam Tradisi Keilmuan Islam”, Jurnal Ilmu 

Ushuluddin, Vol. 9, No. 2 (Juli, 2010)  

M. Quraish Shihab, Membumikan al-Qur’an (Bandung: Mizan, 1996)  

Washfi ‘Asyur Abu Zaid, Nahwa at- Tafsir al-Maqashidi Li al-Qur’an al-Karim Ru’yah 

Ta’sisiyyah Li Manhaj Jadid fi Tafsir al-Qur’an, diterjemahkan oleh Ulya Fikriyati, 

“Metode Tafsir Maqasidi Memahami Pendekatan Baru Penafsiran Al-Qur’an”, Jakarta: 

PT. Qaf Media Kraetiva, 2020 Cet. I.  

 Liliek Channa AW, “Memahami Makna Hadis Secara Tekstual dan Kontekstual”, Ulumuna, 

Vol. 5, No. 2 (Desember, 2011)  

 Munawwir Muin, “Pemahaman Komprehensif Hadis Melalui Asbāb al-Wurūd”, Addin, Vol. 7, 

No. 2 (Agustus, 2013)  

 Suryadi, Metode Kontemporer Memahami Hadis Nabi Perspektif Muhammad al-Ghazali dan 

Yusuf al-Qardhawi, (Yogyakarta: Teras, 2008)  

 Suryadi, Metode Kontemporer Memahami Hadis Nabi Perspektif Muhammad al-Ghazali dan 

Yusuf al-Qardhawi, (Yogyakarta: Teras, 2008)  

Yusuf al-Qardawi, Kaifa Nata`amal Ma`a as-Sunnah an-Nabawiyah, (al-Mansurah: Dar al-Wafa’, 

cet. VI, 1993 M).  

 Joseph Schacht, The Origin Of Muhammadan Jurisprudence, Terj. Joko Supomo, (Yogyakarta: 

Insan Madani, 2010) 

Abi Ishaq Al-Syatibi, Al-Muwafaqat Fi Ushuli Syari’ah, (Mesir: Al-Maktabah Al-Tijariyah, t.t.), 

Juz 3, 

 M. Syuhudi Ismail, Hadis Nabi Menurut Pembela, pengingkar dan pemalsunya, (Jakarta: Gema 

Insani, 1995)  

 Muhammad Harfin Zuhdi, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran Dari 

Tradisionalis Hingga Liberal”, ULUMUNA: Jurnal Studi Keislaman, No.1, Juni 2012  

 Amin Abdullah, Studi Agama: Normativitas Atau Historisitas?, (yogyakarta: pustaka pelajar, 

1996) 

 


