Mutiara Octhariani', Muh Tasbih 2, Zaenab Abdullah 3

Al-Iftah: Jurnal Tafsir Al-Qur’an dan Hadist
https://e-jurnal.publikasiakademikgroup.com/index.php/AIJTAH /issue/archive

Metode Pemahaman Hadis (Figh al-Hadith) dalam Menjawab Isu-Isu
Kontemporer

Mutiara Octhariani', Muh Tasbih? Zaenab Abdullah’
PUniversitas Islam Negeri Alauddin Makassar
Email: 'mutiaraocth05@gmail.com, *tasbib.tashib@uin-alanddin.ac.id, *palopozaenab@gmail.com

Abstract

The Prophet's hadith, the second soutce of Islamic law after the Qur'an, plays a crucial role as
a guide for the lives of Muslims. However, in modern times, various new issues have emerged,
such as biotechnology, gender equality, and social diversity, which did not exist during the
Prophet's time and are not clearly discussed in the hadith texts. This study aims to examine
methods for understanding hadith to ensure their relevance in addressing current challenges.
The method used is qualitative research with a library study approach through an analysis of
literature on hadith and the thoughts of modern scholars. The results indicate that
understanding hadith solely from its literal text cannot solve problems. Conversely, if hadith is
understood by considering its primary purpose (such as preserving life, justice, and reason), as
well as the historical and social context behind it, its meaning becomes more vivid, dynamic,
and applicable. Thus, the development of the Figh al-Hadith method proves that hadith is not
an inevitability, but also a key to maintaining the relevance and moral authority of hadith amidst
the complexities of the modern era.

Keywords: Methods of Understanding Hadith, Figh al-Hadith, Contemporary Issues

Abstrak

Hadis Nabi yang merupakan sumber hukum islam setelah Al-Qur’an yang memberikan peran
penting sebagai pedoman hidup umat islam. Namun, di zaman modern ini muncul berbagai isu
baru seperti bioteknologi, kesetaraan gender dan keberagaman sosial yang belum ada pada masa
nabi dan tidak ditemukan pembahasannya dalam teks hadis secara jelas. Penelitian ini bertujuan
untuk mengkaji metode-metode pemahaman hadis agar tetap relevan menjawab tantangan masa
kini. Metode yang digunakan adalah penelitian kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan
melalui analisis literatur terhadap hadis serta pemikiran ulama modern. Hasil penelitian
menunjukkzn bzhwa memahami hadis hanya dari teks harfiahnya saja tidak dapat menyelesaikan
masalah. Sebaliknya, jika hadis dipahami dengan melihat tujuan utamanya (seperti menjaga
nyawa, keadilan, akal), serta konteks sejarah dan sosial di baliknya, maka maknanya menjadilebih
hidup, dinamis dan aplikatif. Dengan demikian pengembangan metode Figh al-Hadith
membuktikan bahwa hadis itu bukan suatu keniscayaan, tetapi juga menjadi kunci untuk
menjaga relevansi dan otoritas moral hadis di tengah kompleksitas zaman modern.

Kata Kunci: Metode Pemahaman Hadis, Figh al-Hadith, Isu Kontemporer

Pendahuluan

Pada perkembangan zaman yang begitu pesat, hadis Nabi Muhammad saw. sebagai
sumber ajaran Islam kedua setelah Al-Qur'an, tak henti-hentinya dihadapkan pada problematika
isu kontemporer yang kompleks dan multidimensi. Mulai dari bioetika (kloning, bayi tabung,
transplantasi organ), kesetaraan gender, keadilan ekonomi, interaksi dengan kemajuan teknologi

20


mailto:mutiaraocth05@gmail.com
mailto:2tasbih.tasbih@uin-alauddin.ac.id
mailto:3palopozaenab@gmail.com

Mutiara Octhariani', Muh Tasbih 2, Zaenab Abdullah 3

digital, hingga problem lingkungan hidup semuanya menuntut respons yang tidak hanya relevan
tetapi juga otentik secara keagamaan. Di sinilah letak tantangan sekaligus urgensi: bagaimana
merumuskan metodologi pemahaman hadis yang tidak saja menjaga orisinalitas dan otoritas
teks, tetapi juga mampu menjawab tantangan masa kini dengan solusi yang kontekstual dan
transformatif.

Hadis sebagaimana pendapat ulama, merupakan segala sesuatu yang disandarkan kepada
Nabi Muhammad saw, baik berupa perkataan, perbuatan, tagrir dan sifatnya.' Dari defenisi yang
dikemukakan oleh ulama tersebut nampak bahwa cakupan hadis sangat luas sebab menyentuh
seluruh aspek kehidupan Rasulullah saw, yang mana tidak terlepas dengan interaksi dan keadaan
sosial di mana Rasulullah hidup. Sementara itu, secara tematis paling tidak hadis nabi saw, dapat
diklasifikasikan ke dalam 3 bagian tentang akidah, syariat dan akhlak.

Hakikat pemahaman hadis adalah satu cara memaknai matan hadis yang berkaitan dengan
tema apa yang dibicarakan serta mengetahui kandungan dan maksud hadis tersebut.” Pada
penelitian terkait pemahaman hadis, para ulama menggunakan berbagai macam metode, teknik
interpretasi serta pendekatan dalam megungkap makna dan kandungan dari hadis. Namun
secara garis besar tipologi pemahaman hadis di kalangan ulama dapat dibedakan ke dalam dua
kelompok; Pertama, tekstualis, maksudnya adalah memahami hadis secara tekstual dan tidak
mempertimbangkan proses panjang sejarah pengumpulan hadis dan proses pembentukan ajaran
ortodoksi; Kedua, konstektualis maksudnya adalah memahami hadis dengan berdasar pada
asumsi bahwa hadis adalah sumber ajaran kedua melalui kritik historis sanad dan matan hadis
dengan mempertimbangkan asbab al-wurud.’

Oleh karena itu, dibutuhkan sebuah metode pemahaman yang dapat menjadi
penghubung. Artinya dapat menghubungkan teks hadis yang tetap dengan realitas masyarakat
yang selalu berubah. Metode ini harus bisa memilah mana pesan universal dan prinsip dasar dari
sebuah hadis, dan mana bagian yang merupakan bentuk aplikasi spesifik untuk zamannya.
Dengan metode yang tepat, kita bisa menangkap "jiwa" atau maksud dari hadis tersebut, bukan
hanya "jasad" katanya. Jurnal ini akan membahas berbagai pendekatan metodologis dalam
memahami hadis untuk menjawab isu kontemporer. Pembahasan akan mencakup pentingnya
memahami latar belakang sejarah suatu hadis (asbab al-wurud), menganalisis bahasa dengan
cermat, hingga menggunakan kerangka maqashid syariah (tujuan-tujuan besar syariat Islam),
seperti menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Pendekatan ini memungkinkan kita
menarik nilai-nilai inti yang dapat diaplikasikan dalam konteks baru.

Diharapkan, eksplorasi metode ini dapat memberikan panduan yang praktis dan ilmiah.
Tujuannya adalah agar hadis Nabi SAW tidak menjadi bahan perdebatan usang, tetapi benar-
benar menjadi sumber solusi yang hidup, mencerahkan, dan penuh hikmah. Dengan demikian,
warisan Nabi ini akan terus menjadi cahaya yang membimbing perjalanan umat Islam dalam
menghadapi kompleksitas zaman modern, dengan tetap setia pada akar ajaran yang autentik.

"Mahmud Tahhan, Tafsir Mustalah al-Hadss (Cet. XI; Riyadh: Maktabah al-Ma’arif, 2010 M/1431 H), h. 17.

Muhammad Nuruddin, “Aktualisasi Pemahaman Hadis Hukum Dalam Kehidupan Global”, Riwayah I,
No. I (Maret 2015), h. 41.

3Abustani Ilyas dan I.a Ode Ismail Ahmad, Filsafat Iimu Hafdis (Cet. 1; Surakarta, Zadahadiya Publishing,
2001), h. 160.

21



Mutiara Octhariani', Muh Tasbih 2, Zaenab Abdullah 3

Metodo Penelitian
Dalam penelitian ini, penulis menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi

kepustakaan (library research). Metode ini diterapkan untuk mengumpulkan data dan informasi
yang relevan dengan tema kajian melalui berbagai sumber, seperti buku, jurnal ilmiah, serta
artikel yang berkaitan. Teknik analisis data yang digunakan adalah analsis isi. Penulis juga
mengklasifkasikan data berdasar pada tema utama yaitu pemahaman hadis dalam menjawab isu-
isu kontemporer.
Hasil dan Pembahasan
1. Metode Pemahaman Hadis

Metode berasal dari bahasa Yunani “Greek”, yakni “Metha” berarti melalui “Hodos”
artinya cara, jalan, alat atau gaya. Dengan kata lain, metode artinya jalan atau cara yang harus
ditempuh untuk mencapai tujuan tertentu.* Menurut kamus bahasa Indonesia, kata metode
dimaknai sebagai cara teratur berdasarkan pemikiran yang matang untuk mencapai maksud yang
dikehendaki.” Sedangkan kata pemahaman bermakna proses, perbuatan, cara memahami atau
memahamkan. Kata “fahm”, dan “figh” adalah redaksi kata pemahaman dalam bahasa Arab
yang memiliki arti memahami, mengerti atau mengetahui. Metode pemahaman hadis merupakan
pendekatan yang sistematis dan teratur untuk menggali makna dari sabda Nabi Muhammad
SAW. Hal yang fundamental adalah bahwa cara kita memahami sebuah hadis sangat
mempengaruhi hasil penafsiran yang kita capai. Karena itu, metode ini berfungsi sebagai
seperangkat kaidah dan kerangka keilmuan yang menjadi panduan untuk menganalisis,
mengurai, dan menjelaskan kandungan makna dalam sebuah hadis secara tepat dan terukur.’
Dalam ‘ulum al-hadith senditi terdapat berbagai macam istilah yang merujuk pada pemahaman
hadis, yakni figh al-hadith, sharh al-hadith, dan ma’ani al- hadith. Istilah-istilah tersebut memiliki
pengertian yang berbeda-beda akan tetapi memiliki keterkaitan secara signifikan dan menjadi
sumber segala rujukan dalam memahami hadis.

a. Figh al-Hadith

Secara konseptual, formulasi awal pemahaman hadis terbentuk dalam kajian figh al-
hadith yang juga menjadi embrio awal bagi perumusan sharh al- hadith. Jika dilihat dari
pengertian secara bahasa, maka figh al-hadith terditi dari dua kata, yakni figh dan hadi>th. figh
secara bahasa berasal dari kata fagiha — yafqahu — fighan yang bermakna al-"ilmu bi al-shay’i wa
al-fahm lahu (mengetahui sesuatu dan memahaminya). Al-Fairuz Abadi> dalam karyanya al-
Qamus al-Muhit memberikan penjelasan mengenai makna di atas sebagai al-"ilmu bi al-shay’i
wa al-fahm lahu wa al-fatanat wa ghalib ‘ala al-di>n li sharfih (mengetahui sesuatu dan
memahaminya, kecerdasan, dan memuliakan agama).” Pemaknaan istilah figh al-hadith dalam
kajian ilmu hadis tidak dimaknai sebagaimana yang dijelaskan oleh para fugaha dalam kajian ilmu
figih atau usul al-figh. Abu Yasir Hasan al-Ilmi menjelaskan pengertian figh al-hadith sebagai
ilmu untuk memahami maksud dari perkataan Nabi Muhammad saw. Tambahan cakupan

“H. Muzayyin Arifin, Filsafat Pendidikan Islam, (Jakarta: Buna Aksara, 1987), h. 97.

SDendi Sugono, et al., Kamus Bahasa Indonesia (Jakarta: Pusat Bahasa, 2008), h. 1022.

Alfatih Suryadilaga, Metodologi Syarah Hadis (Yogyakarta: SUKA Press, 2012), h.47.

"Fauji, Ahmad Irfan. 2018. “Pergeseran Metode Pemahaman Hadis Ulama Klasik Hingga Kontemporer”.
Skripsi. Jakarta: UIN Syarif Hidayatullah

22



Mutiara Octhariani', Muh Tasbih 2, Zaenab Abdullah 3

definisinya menjadi lebih luas dengan memaknai figh al-hadith sebagai suatu ilmu untuk
memahami serta menjabarkan makna yang terkandung di dalamnya.®
b. Sharh al-Hadith
Istilah berikutnya adalah sharh al-hadith yang akar katanya berasal dari bahasa Arab
yakni sharaha, yashruhu, sharhan yang memiliki arti membeberkan, menafsirkan, menerangkan,
memperluas atau mengulas. Kemunculan sharh al-hadith terkait erat dengan keperluan untuk
memahami isi pesan yang terkandung dalam hadis-hadis Nabi, tetlebih jika dikaitkan dengan
hadis-hadis yang tergolong sebagai jawami’ al-kalim, yakni suatu kemampuan yang dilekatkan
kepada diri Muhammad saw. sebagai seorang Rasul. Kemampuan tersebut membuat Nabi dapat
menuturkan suatu hal secara ringkas dan padat namun tetap mengandung keluasan makna yang
begitu dalam. Cara retorika yang demikian telah menjadi suatu kekhususan dari Allah kepada
Nabi Muhammad sebagai utusan-Nya dalam menyampaikan risalah agama Allah kepada umat
manusia.’
c. Gharib al-Hadith
Istilah ma’ani al-hadith senditi merupakan term yang lebih populer digunakan di masa
kontemporer untuk menjabarkan diskursus pemaknaan hadis yang mencakup berbagai
metodologi di dalamnya. Dalam pembahasannya, ma’ani al-hadith mengulas susunan bahasa
sebuah teks, rangkaian konteks yang meliputinya (asbab al-wurad). Diskursus dalam ma’ant al-
hadith kemudian berkembang dengan mengaitkan pembahasan seputar kapasitas dan posisi
Nabi saat menyabdakan hadis-hadisnya. al-Qarafi mengungkapkan bahwa pembagian hadis
Nabi dapat dikategorisasikan berdasarkan kedudukan Nabi sebagai rasul, mufti, qadi, dan imam.
Melalui kategorisasi tersebut upaya untuk memahami hadis-hadis Nabi dapat dilakukan dengan
mengidentifikasi terlebih dahulu situasi dan kondisi yang sedang tetjadi saat itu.'” Adapun
sasaran fokus kajian ma’ani al-hadith berkisar pada penyingkapan makna hadis secara individual
dan tematika, dan bukan hadis-hadis yang terangkum dalam kitab tertentu.
2. Metode Pemahaman Hadis Kontemporer
a. Pendekatan Maqasidi
Metode maqasid adalah pendekatan untuk memahami tujuan universal dan khusus
dalam Al-Qurt'an dan Hadis guna mewujudkan kemaslahatan umat manusia. Secara prinsip,
metode ini tidak berhenti pada pembacaan dan penghafalan teks hadis semata, melainkan
berusaha menggali pesan, maksud, serta tujuan yang hendak disampaikan oleh Rasulullah
SAW." Dengan memahami tujuan-tujuan tersebut, diharapkan tercipta kebaikan bagi manusia
dan terhindar dari segala bentuk kemudaratan. Hal ini memungkinkan hadis-hadis untuk
"dibumikan" atau diterapkan dalam realitas sosial kemanusiaan yang dinamis. Pemahaman hadis
dengan mempertimbangkan tujuan pokok, substansi, dan konteks secara holistik seperti ini
dapat mengarahkan pada cara berpikir yang inklusif dan sikap yang moderat dalam beragama.

81bid, h. 23.

9Akhmad Sagit, “Perkembangan Syarah Hadis dalam Tradisi Keilmuan Islam”, Jurnal Ilmu Ushuluddin,
Vol. 9, No. 2 (Juli, 2010), h. 130-131.

1OM. Quraish Shihab, Membumikan al-Qut’an (Bandung: Mizan, 1996), h. 96.

MWashfi ‘Asyur Abu Zaid, Nahwa at- Tafsir al-Maqashidi Li al-Qur’an al-Karim Ru’yah Ta’sisiyyah Li
Manhaj Jadid fi Tafsir al-Qur’an, diterjemahkan oleh Ulya Fikriyati, “Metode Tafsir Maqasidi Memahami
Pendekatan Baru Penafsiran Al-Qur’an”, Jakarta: PT. Qaf Media Kraetiva, 2020 Cet. I.

23



Mutiara Octhariani', Muh Tasbih 2, Zaenab Abdullah 3

Contoh aplikasinya dapat dilihat dalam respons terhadap isu lingkungan: hadis "Tidaklah
seorang muslim menanam pohon atau tanaman, lalu dimakan oleh manusia, burung, atau hewan,
maka hasilnya adalah sedekah baginya hingga hari kiamat, menjadikannya amalan jariyah yang
pahalanya terus mengalir bahkan setelah meninggal" (HR. Bukhari) dipahami bukan sekadar
anjuran bercocok tanam, tetapi sebagai imperatif moral untuk menjaga ekosistem (hifz al-bi'ah)
yang merupakan turunan dari maqSad hifz al-nafs. Pendekatan ini memungkinkan derivasi
prinsip-prinsip etika lingkungan dari teks-teks klasik untuk menghadapi krisis ekologi modern.

b. Pendekatan Kontekstual

Dalam memahami hadis metode ini selalu melibatkan aspek sejarah di balik sabda Nabi.
Aspek ini, yang disebut asbab al-wurud, mencatat peristiwa atau pertanyaan yang melatari
lahirnya sebuah hadis. D1 satu sisi, konteks sejarah ini terasa sangat dominan dan penting.
Namun, fokus pada konteks saja tidak cukup. Kita juga harus teliti melihat teks hadis itu sendiri
(aspek redaksional). Mengabaikan kata-kata dan struktur teks dapat menghilangkan pesan
komunikatif hadis dan mempersempit pemahaman kita."” Menurut ahli seperti Imam al-Suyuti,
mempelajari asbab al-wurud adalah metode praktis untuk menentukan makna hadis yang tepat
apakah berlaku umum atau khusus, mutlak atau terikat, dan apakah ada hadis lain yang
membatalkannya. Dengan kata lain, untuk mencapai pemahaman yang utuh dan komprehensif
terhadap sebuah hadis, kita harus menggabungkan dua alat kunci: melihat konteks sejarahnya
(asbab al-wurud) dan menganalisis teksnya secara cermat.”

c. Pendekatan interdisipliner

Pendekatan ini dalam memahami hadis adalah cara yang komprehensif untuk
menghubungkan makna hadis dengan realitas kekinian. Melalui metode ini, ilmu hadis tidak
dibaca secara mandiri, melainkan didialogkan dengan berbagai ilmu lain—seperti sosiologi,
sejarah, psikologi, hingga sains agar pesan Nabi dapat dipahami secara lebih utuh dan
kontekstual. Dengan demikian, hadis tidak hanya dipandang sebagai teks masa lalu, tetapi
menjadi sumber inspirasi yang solutif untuk menjawab tantangan kontemporer, mulai dari isu
lingkungan, kesehatan mental, hingga eckonomi. Tujuannya jelas: menjaga relevansi dan
kebermaknaan ajaran Nabi dalam kehidupan sehari-hari, melampaui sekadar pemahaman
harfiah menuju penerapan yang substantif dan menyeluruh. Contohnya, Ilmu kedokteran
membantu memahami hadis-hadis kesehatan, ilmu eckonomi menganalisis hadis-hadis
muamalah, sementara sosiologi dan antropologi memberikan perspektif tentang hadis-hadis
sosial. Hadis "Setiap penyakit ada obatnya" (HR. Muslim) dapat dipahami dengan
mempertimbangkan perkembangan bioteknologi dan farmakologi modern, di mana "obat" tidak
terbatas pada herbal tradisional tetapi mencakup vaksin, terapi gen, dan nanomedisin.
Pendekatan ini menghindari dikotomi antara wahyu dan sains, sebaliknya melihat keduanya
sebagai sumber pengetahuan yang saling melengkapi.

3. Metode Pemahaman Hadis Nabi Menurut Ulama Kontemporer

12 jliek Channa AW, “Memahami Makna Hadis Secara Tekstual dan Kontekstual”’, Ulumuna, Vol. 5, No.
2 (Desember, 2011), h. 306.

BMunawwir Muin, “Pemahaman Komprehensif Hadis Melalui Asbab al-Wurad”, Addin, Vol. 7, No. 2
(Agustus, 2013), h. 293-294.

24



Mutiara Octhariani', Muh Tasbih 2, Zaenab Abdullah 3

a. Metode Pemahaman Hadis menurut Muhammad al-Gazali, Melalui bukunya yang berjudul,
as-Sunnah an-Nabawiyah baina Ahli al- Fighi wa Ahli al-Hadis, dapat disimpulkan bahwa
Muhammad al-Gazali menetapkan empat kriteria dalam memahami Hadis Nabi, yaitu:

1)

2)

3)

4)

Perbandingan hadis dengan Alquran, Penerapan pemahaman hadis dengan metode ini
dilakukan Muhammad al-Gazali secara konsisten, sehingga banyak hadis yang sahih
seperti dalam kitab Sahih al-Bukhari dan Muslim yang dianggap daif. Beliau lebih
mengutamakan hadis yang sanadnya daif, bila kandungan maknanya sejalan dengan
prinsip ajaran Alquran daripada hadis yang sanadnya sahih tetapi kandungan maknanya
tidak sejalan dengan inti ajaran Alquran dalam persoalan kemaslahatan dan mua'malah
duniawiyah."

Perbandingan hadis dengan hadis lain, Yang dimaksud dengan metode ini ialah,
melakukan komparasi antara hadis yang satu dengan hadis yang lain yang setema.
Sebelum melakukan istimbat hukum, perlu dilakukan uji coba dengan hadis-hadis lain
yang berkaitan. Hal ini dimaksudkan guna mendeteksi bahwa hadis yang dijadikan
argument tersebut benar-benar tidak bertentangan dengan hadis mutawatir atau hadis
yang lebih kuat. Karena, kalau itu terjadi maka yang dipakai adalah hadis yang lebih kuat
derajatnya.

Perbandingan hadis dengan fakta sejarah, Hadis dan sejarah memiliki hubungan sinergis
yang saling menguatkan satu sama lain. Adanya kecocokan antara hadis dengan fakta
sejarah akan menjadikan hadis memiliki sandaran validitas yang kokoh, sebaliknya
apabila terjadi penyimpangan antar keduanya, salah satu diantara keduanya akan
diragukan kebenarannya."” Namun demikian, petlu sadari bahwa sejarah itu sendiri pun
tidak lepas dari berbagai polemik, itu sebabnya mengapa penting mencantumkan kata
fakta dalam hal ini.

Perbandingan hadis dengan kebenaran ilmiah, Menurut al-Gazali, hadis dan kebenaran
ilmiah adalah dua hal yang saling bergandengan. Hadis yang sahih pasti sejalan dengan
fakta ilmiah. Bila satu sama lain tidak bisa dikompromikan, pasti salah satunya ada
problem. '’

b. Metode Pemahaman Hadis menurut Yusuf al-Qardawi, dalam bukunya yang berjudul, Kaifa

Nata'amal Maa as-Sunnah an-Nabawiyah, menggunakan delapan kriteria dalam memahami

hadis, yaitu:

1)
2)
3)
4)
5)
0)
7)

Memahami Sunnah sesuai petunjuk Alquran

Menghimpun hadis-hadis yang setema

Kompromi atau tarjih terhadap hadis-hadis yang kontradiktif

Memahami hadis sesuai dengan latar belakang, situasi dan kondisi serta tujuannya
Membedakan antara sarana yang berubah-ubah dantujuan yang tetap
Membedakan antara ungkapan hakiki dan majaz

Membedakan yang gaib dan yang nyata

14Suryadi, Metode Kontemporer Memahami Hadis Nabi Perspektif Muhammad al-Ghazali dan Yusuf al-

Qardhawi, (Yogyakarta: Teras, 2008), h. 209.

15Suryadi, Metode Kontemporer Memahami Hadis Nabi Perspektif Muhammad al-Ghazali dan Yusuf al-

Qardhawi, (Yogyakarta: Teras, 2008), h. 85

16Tbid, h. 63.

25



Mutiara Octhariani', Muh Tasbih 2, Zaenab Abdullah 3

8) Memastikan makna kata-kata dalam hadis'’

4. Hadis Sebagai Hujjah Dalam Menjawab Isu-Isu Kontemporer

Hadis berfungsi sebagai penjelas (bayan) dari al-Quran. Dan juga berguna untuk menjadi
sumber dalam menjalankan hukum dan ajaran Islam. Selain itu, hadis juga mengandung hukum-
hukum yang tidak diatur dalam al-Quran.” Oleh karena itu, dilihat dari segi petiwayatan al-
Quran memiliki kedudukan sebagai qath’iyul wurud, sedangkan hadis kadangkalanya qath’iyul
wurud dan sebagian yang lainnya berkedudukan sebagai hanniyul wurud."” Sehingga, otoritas
hadis menempati posisi kedua sesudah al-Quran dalam tataran validitas kehujjahan isi yang
dikandungnya.

Dengan demikian, secara teologis hadis juga diharap dapat membantu menyelesaikan
problematika yang muncul dalam masyarakat kontemporer karena bagaimanapun tampaknya
kita sepakat bahwa pembaharuan pemikiran Islam atau reaktualisasi ajaran Islam harus mengacu
kepada teks-teks yang menjadi landasan ajaran Islam yakni al-Quran dan hadis.”’ Para ulama juga
mengakui kedudukan hadis yang menempati posisi kedua setelah al-Quran karena beberapa
argumen sebagai berikut:

a. Al-Quran bersifat qath’iyul wurud baik ayat per ayat maupun secara keseluruhan,
memiliki kedudukan yang lebih tinggi dari hadis yang statusnya secara hadis per hadis.

b. Hadis memiliki fungsi sebagai sebagai penjelas dan penjabar (bayan) terhadap al-Quran.
Hal ini berarti bahwa kedudukan al-mubayyan (al-Quran) tentu lebih tinggi dari pada
penjelas atau bayan (hadis).

c. Sikap para sahabat yang merujuk kepada al-Quran terlebih dahulu apabila mereka
bermaksud mencari solusi atas sebuah masalah. Jika di dalam al-Quran tidak ditemukan
penjelasannya, maka kemudian barulah secara prosedural merujuk kepada sumber
berikutnya yakni hadis atau sunnah.

d. Hadis Muaz bin Jabal secara gamblang dan tegas menegaskan urutan posisi al-Quran
dan sunnah

Mendudukkan sebuah hadis secara proporsional adalah sebuah keharusan guna

mendapatkan pemahaman yang tepat terhadap sebuah teks hadis pada tempatnya. Islam sebagai
agama samawi yang memiliki kitab suci al-Quran dalam dinamika sejarah mengalami proses
dialektika penafsiran yang sangat terkait dengan dimensi ruang dan waktu. Singkatnya, setiap
umat Islam (intelektual muslim) memiliki cara pandang tersendiri dalam memahami doktrin
agamanya. Dalam konteks inilah terlihat adanya dinamika pergulatan wacana dalam diskursus
pemikiran hukum Islam dengan berbagai varian dalam memahami ajaran Islam.”

7Yusuf al-Qardawi, Kaifa Nata'amal Ma'a as-Sunnah an-Nabawiyah, (al-Mansurah: Dar al-Wafa’, cet. VI,
1993 M), h. 196.

8Joseph Schacht, The Origin Of Muhammadan Jurisprudence, Tetj. Joko Supomo, (Yogyakarta: Insan
Madani, 2010), h. 3.

YAbi Ishaq Al-Syatibi, Al-Muwafaqgat Fi Ushuli Syari’ah, (Mesir: Al-Maktabah Al-Tijatiyah, t.t.), Juz 3, h.
15-16.

20M. Syuhudi Ismail, Hadis Nabi Menurut Pembela, pengingkar dan pemalsunya, (Jakarta: Gema Insani,
1995), h. 14.

2'Muhammad Harfin Zuhdi, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran Dari Tradisionalis
Hingga Liberal”, ULUMUNA: Jurnal Studi Keislaman, No.1, Juni 2012, h. 48.

26



Mutiara Octhariani', Muh Tasbih 2, Zaenab Abdullah 3

Golongan yang mempercayai hadis sebagai sumber kedua setelah al-Quran tetapi dengan
kritis historis-historis serta melihat dan mempertimbangkan asal-usul hadis tersebut dan
memahaminya secara kontekstual. Namun, tipe ini tidak begitu populer karena tenggelam dalam
pelukan kekuatan ahlu sunnah wa aljama’ah yang lebih suka memahami teks secara kurang
selektif.”” Dari pemaparan ini, dipahami bahwa al-Quran dan hadis dalam Islam merupakan teks
fundamental yang memiliki otoritas teologis dalam kehidupan umat Islam. Sehingga, dalam
konteks hadis, melihat bagaimana metode memahaminya serta bagaimana pula metode tersebut
menjadi sebuah tradisi merupakan hal yang urgen untuk diketahui dan pahami oleh kaum
muslimin.

Kesimpulan
Berdasarkan pembahasan di atas bahwa menghadapi kompleksitas isu kontemporer
seperti bioteknologi, keadilan gender, dan krisis lingkungan menuntut pendekatan pemahaman
hadis yang dinamis dan tidak terjebak pada pembacaan harfiah semata. Penelitian ini
mengidentifikasi bahwa kunci relevansi hadis di era modern terletak pada pengembangan
metodologi Figh al-Hadith yang mampu menjembatani teks klasik dengan realitas kekinian.
Melalui pendekatan maqashid (tujuan syariat), kontekstual-historis (melalui asbab al-wurud), dan
interdisipliner (berdialog dengan ilmu sosial dan sains), pesan universal hadis dapat digali untuk
merumuskan solusi yang substantif, kontekstual, dan berorientasi kemaslahatan. Selanjutnya
pemahaman hadis kontemporer harus bersifat holistik, dengan mempertimbangkan latar
belakang historis, tujuan moral (seperti menjaga jiwa, akal, dan keadilan), serta konteks sosial-
budaya. Pemikir seperti Al-Ghazali dan Al-Qaradawi menekankan pentingnya komparasi teks
(hadis dengan Al-Qur'an, hadis dengan hadis, serta dengan fakta ilmiah) untuk menghindari
pemahaman yang parsial dan kontradiktif. Dengan demikian, hadis tidak lagi dipandang sebagai
dokumen statis, melainkan sebagai sumber nilai yang hidup, yang dapat "dibumikan" dalam
menjawab tantangan zaman tanpa mengabaikan otentisitas dan otoritas teks. Serta paradigma
keberlanjutan otoritas moral hadis di tengah masyarakat modern sangat bergantung pada
kemampuan ulama dan intelektual Muslim untuk mengembangkan kerangka metodologis yang
lentur, inklusif, dan responsif. Dengan mengintegrasikan pendekatan-pendekatan tersebut, hadis
tidak hanya berperan sebagai penjelas ajaran Islam, tetapi juga menjadi panduan etis dan solutif
yang terus menyinari jalan umat dalam merespons perubahan sosial, teknologi, dan kemanusiaan
secara bijaksana dan transformatif.
Daftar Pustaka
Abustani Ilyas dan La Ode Ismail Ahmad, Filsafat Ilmu Hafdis (Cet. I; Surakarta, Zadahadiya
Publishing, 2001)
Mahmud Tahhan, Tafsir Mustalah al-Hadis (Cet. XI; Riyadh: Maktabah al-Ma’arif, 2010
M/1431 H)
Muhammad Nuruddin, “Aktualisasi Pemahaman Hadis Hukum Dalam Kehidupan Global”,
Riwayah I, No. I (Maret 2015)
H. Muzayyin Arifin, Filsafat Pendidikan Islam, (Jakarta: Buna Aksara, 1987)
Dendi Sugono, et al., Kamus Bahasa Indonesia (Jakarta: Pusat Bahasa, 2008)

22Amin Abdullah, Studi Agama: Normativitas Atau Historisitas?, (yogyakarta: pustaka pelajar, 1996), h.
315.

27



Mutiara Octhariani', Muh Tasbih 2, Zaenab Abdullah 3

Alfatih Suryadilaga, Metodologi Syarah Hadis (Yogyakarta: SUKA Press, 2012)

Akhmad Sagir, “Perkembangan Syarah Hadis dalam Tradisi Keilmuan Islam”, Jurnal Ilmu
Ushuluddin, Vol. 9, No. 2 (Juli, 2010)

M. Quraish Shihab, Membumikan al-Qur’an (Bandung: Mizan, 19906)

Washfi ‘Asyur Abu Zaid, Nahwa at- Tafsir al-Maqashidi Li al-Qur’an al-Karim Ru’yah
Ta’sisiyyah Li Manhaj Jadid fi Tafsir al-Qur’an, diterjemahkan oleh Ulya Fikriyati,
“Metode Tafsir Maqasidi Memahami Pendekatan Baru Penafsiran Al-Qur’an”, Jakarta:
PT. Qaf Media Kraetiva, 2020 Cet. 1.

Lilieck Channa AW, “Memahami Makna Hadis Secara Tekstual dan Kontekstual”, Ulumuna,
Vol. 5, No. 2 (Desember, 2011)

Munawwir Muin, “Pemahaman Komprehensif Hadis Melalui Asbab al-Wurad”, Addin, Vol. 7,
No. 2 (Agustus, 2013)

Suryadi, Metode Kontemporer Memahami Hadis Nabi Perspektif Muhammad al-Ghazali dan
Yusuf al-Qardhawi, (Yogyakarta: Teras, 2008)

Suryadi, Metode Kontemporer Memahami Hadis Nabi Perspektif Muhammad al-Ghazali dan
Yusuf al-Qardhawi, (Yogyakarta: Teras, 2008)

Yusuf al-Qardawi, Kaifa Nata'amal Ma"a as-Sunnah an-Nabawiyah, (al-Mansurah: Dar al-Wafa’,
cet. VI, 1993 M).

Joseph Schacht, The Origin Of Muhammadan Jurisprudence, Terj. Joko Supomo, (Yogyakarta:
Insan Madani, 2010)

Abi Ishaq Al-Syatibi, Al-Muwafaqat Fi Ushuli Syari’ah, (Mesir: Al-Maktabah Al-Tijariyah, t.t.),
Juz 3,

M. Syuhudi Ismail, Hadis Nabi Menurut Pembela, pengingkar dan pemalsunya, (Jakarta: Gema
Insani, 1995)

Muhammad Harfin Zuhdi, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran Dari
Tradisionalis Hingga Liberal”, ULUMUNA: Jurnal Studi Keislaman, No.1, Juni 2012

Amin Abdullah, Studi Agama: Normativitas Atau Historisitas?, (yogyakarta: pustaka pelajar,
1996)

28



