Misrawati', Muh Tasbih?, Zaenab Abdullah’

Al-Iftah: Jurnal Tafsir Al-Qur’an dan Hadist
https://e-jurnal.publikasiakademikgroup.com/index.php/AlJTAH /issue/archive

Kajian Metodologi Kritik Sanad dalam Tradisi Ilmu Hadis

Misrawati', Muh Tasbih?, Zaenab Abdullah’
PUniversitas Islam Negeri Alauddin Makassar
Email: 'watimissra@gmail.com, *tasbib. tasbil(@uin-alanddin.ac.id, *palopozaenab@gmail.com

Abstract

Hadith is the second primary source of Islamic teachings after the Qur’an, whose validity is
largely determined by the process of transmission. Differences in the quality of transmission
chains necessitate a scientific method to ensure authenticity. Sanad criticism serves as a
fundamental instrument in Hadith studies to assess the authenticity of narrations through an
examination of transmission chains and the credibility of narrators. This study aims to examine
the concept, foundations, and methodological stages of sanad criticism within the tradition of
Hadith scholarship. The research employs a qualitative approach through library research by
analyzing classical and contemporary literature. The findings indicate that sanad criticism
encompasses key principles, including the continuity of the chain (ittisal al-sanad), the moral
integrity (‘adalah) and accuracy (dabt) of narrators, as well as the absence of irregularity (shadh)
and hidden defects (‘illah). The method of al-jath wa al-ta‘dil plays a crucial role in evaluating
narrators’ integrity and determining the quality of hadith. Therefore, sanad criticism represents
a scholarly effort to preserve the authenticity of hadith as a source of Islamic teachings.
Keywords: Sanad criticism, hadith, al-jarl wa al-ta'dil, narrators, hadith anthenticity.

Abstrak

Hadis merupakan sumber ajaran Islam kedua setelah Al-Qur’an yang validitasnya sangat
ditentukan oleh proses periwayatan. Perbedaan kualitas jalur transmisi hadis menuntut adanya
metode ilmiah untuk memastikan keabsahannya. Kritik sanad berfungsi sebagai instrumen
utama dalam ilmu hadis untuk menilai keotentikan riwayat melalui pengkajian jalur sanad dan
kredibilitas para perawi. Penelitian ini bertujuan mengkaji konsep, landasan, serta tahapan
metodologis kritik sanad dalam tradisi keilmuan hadis. Metode yang digunakan adalah penelitian
kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan melalui analisis literatur klasik dan kontemporer.
Hasil kajian menunjukkan bahwa kritik sanad mencakup prinsip ketersambungan sanad (ittisal
al-sanad), keadilan (‘adalah) dan ketelitian (dabt) perawi, serta keterhindaran dati unsur syadz
dan ‘illat. Metode al-jath wa al-ta‘dil berperan penting dalam menilai integtitas perawi dan
menentukan kualitas hadis. Dengan demikian, kritik sanad menjadi upaya ilmiah untuk menjaga
keotentikan hadis sebagai sumber ajaran Islam.

Kata kunci: Kritik sanad, hadis, al-jarh wa al-ta‘dil, perawi, keotentikan hadis.

Pendahuluan

Hadis atau Sunnah merupakan salah satu sumber utama ajaran Islam setelah Al-Qut’an.
Jika ditinjau dari aspek transmisi periwayatan, terdapat perbedaan yang jelas antara keduanya.
Al-Qur’an secara keseluruhan diriwayatkan melalui jalur mutawatir, sementara hadis ada yang
disampaikan secara mutawatir dan ada pula yang melalui jalur ahad. Kondisi ini menjadi titik
awal munculnya beragam pandangan dalam menentukan tingkat keabsahan dan kualitas hadis.
Perbedaan penilaian tersebut kemudian berkembang menjadi perdebatan, baik di lingkungan


mailto:watimissra@gmail.com
mailto:2tasbih.tasbih@uin-alauddin.ac.id
mailto:3palopozaenab@gmail.com

Misrawati', Muh Tasbih?, Zaenab Abdullah’

akademis maupun di luar ranah ilmiah, yang tidak jarang berujung pada perbedaan sikap dan
bahkan perpecahan, bukan pada tercapainya kesepahaman bersama.'

Quraisy Shihab (1994) secara umum, para ulama mendefinisikan hadis dengan pengertian
yang sejalan dengan sunnah, yakni segala hal yang disandarkan kepada Nabi Muhammad SAW,
meliputi perkataan, perbuatan, serta taqrir (persetujuan atau ketetapan beliau), termasuk pula
sifat-sifat fisik dan kepribadian beliau, baik sebelum maupun setelah diangkat menjadi nabi.
Namun, ulama ushul figth memberikan batasan yang lebih khusus, yaitu bahwa hadis dipahami
sebagai ucapan Nabi Muhammad SAW yang berkaitan dengan penetapan hukum. Adapun
perbuatan dan taqrir Nabi yang memiliki implikasi hukum, oleh ulama ushul figih dikategorikan
sebagai sunnah. Dengan demikian, hadis menurut perspektif ulama ushul figih tersebut
dipandang sebagai bagian dari wahyu Allah SWT, yang memiliki kedudukan dan kewajiban
untuk ditaati sebagaimana ketentuan hukum yang bersumber dari wahyu Al-Qut’an.?

Salah satu sarana utama dalam menjaga keaslian hadis adalah kritik sanad, yaitu metode
ilmiah yang digunakan untuk meneliti mata rantai periwayatan hadis sejak Nabi Muhammad
SAW hingga perawi terakhir. Dalam disiplin ilmu hadis, sanad tidak sekadar dipahami sebagai
unsur formal, melainkan menjadi landasan pokok yang menentukan validitas dan kelayakan
suatu riwayat untuk diterima.’ Basyir Nashr (1992) Pentingnya sanad akan semakin jelas apabila
perhatian difokuskan pada para perawi yang membentuk rangkaian sanad tersebut. Melalui
penelitian terhadap sanad, dapat diketahui apakah mata rantai periwayatan bersambung hingga
kepada Nabi Muhammad SAW atau terputus di tengah jalan. Selain itu, penelaahan sanad juga
memungkinkan penilaian terhadap kredibilitas para perawi, sehingga dapat dipastikan apakah
informasi yang mereka sampaikan dapat dipercaya.

Dari proses ini kemudian dapat ditentukan kualitas hadis yang diriwayatkan, apakah
tergolong shahih, hasan, dha’if, atau bahkan mawdhu’. Urgensi sanad ini ditegaskan oleh Imam
al-Syafi’i yang mengibaratkan orang yang menuntut hadis tanpa memperhatikan sanadnya
seperti seseorang yang mengumpulkan kayu bakar di kegelapan malam; ia tidak mengetahui
apakah yang diambilnya benatr-benar kayu bakar atau justru seekor ular. Pentingnya kritik sanad
semakin terlihat apabila memperhatikan fakta historis bahwa pemalsuan hadis pernah terjadi,
khususnya setelah wafatnya Nabi Muhammad SAW, ketika kondisi sosial dan politik dipenuhi
oleh pertentangan serta kepentingan ideologis tertentu. Menyikapi realitas tersebut, para ulama
hadis seperti al-Bukhari, Muslim, Ibn Ma‘in, dan al-Dhahabi merumuskan metode kritik sanad
yang ketat, terstruktur, dan sistematis guna menjaga keaslian hadis.

Landasan dalam memberikan penilaian positif terhadap seorang perawi adalah adanya
praduga baik dari kritikus hadis. Namun, praduga tersebut tidak dapat dipertahankan apabila
ditemukan bukti yang menunjukkan adanya cacat atau kelemahan pada diri perawi yang

"Umar M. Hasbi, Heryani, Ramlah, “Hadis Dalam Perspektif Sejarah Sosial dan Hukum Islam”, Jurmal
Indragiri Penelitian Multidisiplin, Vol. 3, No. 1, Januari 2023, h. 29

2 Yusuf Nasruddin, “Hadis Sebagai Sumber Hukum Islam (Telaah Terhadap Penetapan Kesahihan Hadis
Sebagai Sumber Hukum Menurut Syafi’iy)”, Jurnal Potret Pemikiran Institut Agama Islan Negeri Manado, Vol 19, No 1
(2015), h. 35

3Mustin Hilgha, Muhammad Tasbih, Zaenab Abdullah, “Kritik Sanad (Naqd Al-Sanad) Dalam Ilmu Hadis:
Metodologi dan Implementasinya ”, Socius: Jurnal Penelitian Imu-Iimu Sosial, Volume 3, Nomor 1, 2025, P. 852-858

# Nadhiran Hedhri, “Kritik Sanad Hadis: Tela’ah Metodologis”, Jurnal Ilmu Agama : Mengkaji Doktrin,
Pemikiran, dan Fenomena Agama, Vol. 15 No. 1 (2014), h. 3-4


https://journal.iain-manado.ac.id/index.php/PP/issue/view/47
https://journal.iain-manado.ac.id/index.php/PP/issue/view/47

Misrawati', Muh Tasbih?, Zaenab Abdullah’

bersangkutan.” Sanad bermakna sandaran atau pegangan yang menjadi tempat bertumpu dan
dapat dipercaya, serta merujuk pada keseluruhan perawi dalam suatu hadis beserta karakter dan
kondisi mereka. Sanad merupakan konsep ilmiah yang berfungsi sebagai mata rantai keilmuan
yang tersambung hingga kepada matan, di mana para perawi yang menyampaikan dan
meriwayatkan matan hadis berperan penting dalam menentukan tingkat keabsahan dan kualitas
otentik suatu hadis.’ Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode
studi kepustakaan (library research), yaitu mengkaji berbagai sumber literatur seperti buku,
artikel, dan jurnal yang berkaitan dengan tema kritik hadis. Data yang digunakan berupa data
sekunder yang diperoleh dari beragam sumber akademik, di antaranya jurnal penelitian, jurnal
ilmiah multidisipliner, serta jurnal khusus bidang hadis. Pendekatan ini diterapkan untuk
menelusuri dan menganalisis secara konseptual kritik sanad dalam hadis guna mendapatkan
hadis yang sahih sesuai dengan kaidah dan metodologi keilmuan.

Kajian kritik sanad hadis adalah studi metodologis untuk memverifikasi keaslian dan
validitas jalur periwayatan hadis (sanad) dari perawi terakhir hingga Rasulullah SAW, dengan
fokus pada kebersambungan sanad, keadilan, dan keakuratan (dhabith) para perawinya, serta
adanya cacat (illat) atau kejanggalan (syadz). Kajian ini diperkuat oleh pendapat Sulaiman, M.
(2020) yang menjelaskan bahwa kritik sanad merupakan usaha untuk meneliti rangkaian
periwayatan hadis, mulai dari perawi awal hingga perawi terakhir. Tujuan utama dari proses ini
adalah memastikan bahwa setiap perawi yang terlibat memiliki kredibilitas serta kemampuan
yang memadai dalam meriwayatkan hadis. Kritik sanad memegang peranan penting dalam
mendeteksi kemungkinan terjadinya kesalahan maupun pemalsuan yang dapat berpengaruh
terhadap mutu hadis yang diriwayatkan. Dalam tradisi kajian hadis klasik, para ulama telah
mengembangkan berbagai metode untuk menilai sanad, di antaranya dengan meneliti integritas
akhlak, tingkat kecerdasan, dan konsistensi para perawi dalam menyampaikan hadis.’
Sehubungan dengan hal tersebut, tulisan ini membahas sejumlah persoalan yang berkaitan
dengan kaidah-kaidah kritik sanad, termasuk pengertian kritik sanad, landasan konseptualnya,
metode tahapan dalam melakukan kritik sanad, serta berbagai pembahasan lain yang relevan
dengan topik tersebut.

Metode Penelitian

Dalam penelitian ini, penulis menggunakan metode studi kepustakaan (library research).
Metode tersebut diterapkan untuk menghimpun data dan informasi yang relevan dengan tema
kajian melalui berbagai sumber, seperti buku, jurnal ilmiah, serta artikel yang berkaitan. Selain
itu, penelitian ini juga memakai pendekatan yuridis, yaitu pendekatan penelitian hukum yang
menitikberatkan pada penelaahan bahan-bahan pustaka sebagai objek kajian utama melalui
penelusuran literatur yang berhubungan dengan permasalahan yang dibahas.

Hasil dan Pembahasan
A. Pengertian kritik sanad

5> Nuha Ulin, “Kritik Sanad: Sebuah Analisis Keshahihan Hadits”, AN NUR: Jurnal Studi Islam, Vol. 5 No.
1 (2013), h. 35

¢ Muhammad, Maulana Abdul Hamid, et all. "Hadist Ditinjau Dari Kualitas Sanad Dan Matan (Hadist
Shohih, Hasan, Dhoif)", Jurnal Kajian Istan dan Sosial Keagamaan, Vol. 1 No. 4 (2024): April — Juni, h. 397

"Rahman, Imelda Putri Hsb, Maya Fitri Sulastri, “Metodologi Penelitian Hadis:Antara Kritik Sanad Dan
Matan”, Amsal Al-Qur'an: Jurnal Al-Qur'an dan Hadis, Vol. 2 No. 2 Juli 2025, h. 234



Misrawati', Muh Tasbih?, Zaenab Abdullah’

Secara etimologis, sanad bermakna sandaran atau pegangan yang dapat dipercaya, serta
dapat pula diartikan sebagai kaki bukit atau kaki gunung. Adapun secara terminologis, sanad
dipahami sebagai jalur periwayatan yang mengantarkan suatu hadis hingga kepada matannya.
Penelitian sanad merupakan bentuk an-naqd al-khariji (kritik eksternal) terhadap hadis, yaitu
kajian yang menelaah proses dan mekanisme periwayatan melalui rangkaian para perawi yang
secara berurutan menyampaikan matan hadis sampai kepada perawi terakhir.” Para pakar hadis
mengemukakan beberapa definisi tentang sanad. Pertama, al-Suyuthi dalam karyanya Tadrib ar-
Rawi menjelaskan bahwa sanad merupakan keterangan mengenai jalur yang mengantarkan
kepada matan hadis. Kedua, Ajjaj al-Khatib dalam buku Ushz/ al-Hadi$ mendefinisikan sanad
sebagai rangkaian para perawi yang meriwayatkan hadis dari sumber asalnya yang paling awal.”
Berdasarkan pengertian naqd dan sanad, dapat dipahami bahwa naqd al-sanad adalah upaya
membedakan hadis yang sahih dari yang dhaif melalui penelaahan jalur sanadnya, yaitu dengan
meneliti para perawi yang meriwayatkan hadis tersebut. Dengan demikian, naqd al-sanad atau
kritik sanad dapat dipahami sebagai aktivitas kajian terhadap sanad untuk menilai tingkat
kredibilitas seorang musnid sebagai sandaran periwayatan hadis. Melalui proses ini, kualitas hadis
dapat ditentukan, apakah termasuk sahih atau dhaif, sehingga dapat dipilah antara hadis yang
layak diterima dan yang tidak dapat dijadikan hujjah."

Dalam kajian ilmu hadis, istilah penelitian atau kritik sering dikaitkan dengan aktivitas
penelaahan hadis yang dikenal dengan sebutan a/naqd. Secara etimologis, a/-nagd merupakan
bentuk masdar dari kata (nagada—yanqudn) yang bermakna mayyaza, yaitu memilah dan
membedakan antara sesuatu yang bernilai baik dan yang bernilai buruk. Dalam khazanah bahasa
Arab, istilah a/-nagd juga digunakan dengan arti kritik, sebagaimana ungkapan naqd al-kalim dan
naqd al-syi'r, yang menunjukkan upaya mengungkap kesalahan atau kekeliruan dalam suatu
ungkapan atau karya sastra. Selain itu, istilah #agd al-darabim dipakai untuk menggambarkan
proses membedakan uang yang asli dari yang palsu. Pemaknaan ini menunjukkan bahwa a/-nagd
pada dasarnya merujuk pada proses seleksi dan evaluasi secara cermat untuk memperoleh
keaslian dan kebenaran.'

Akram, 2021 menurutnya Istilah kritik berasal dati kata 7agd (+%) yang bermakna meneliti
atau memberikan penilaian. Secara konseptual, kritik dipahami sebagai upaya untuk menemukan
kebenaran. Dalam konteks ini, krititk merujuk pada usaha menelaah hadis-hadis Rasulullah SAW
serta mengkaji tingkat keabsahan riwayat yang disandarkan kepada Nabi Muhammad SAW.
Dalam praktik keilmuan klasik, istilah a/#agd tidak banyak digunakan oleh para ulama hadis
untuk menunjukkan kegiatan penelitian hadis. Sebaliknya, istilah yang lebih lazim dipakai adalah
aljarb wa al-ta'dil, yaitu proses penilaian yang mencakup penetapan celaan maupun pujian
terhadap kredibilitas para perawi hadis. Menurut para pakar hadis, penilaian terhadap hadis tidak
dimaksudkan untuk meragukan atau membenarkan kesalahan ucapan Nabi, karena telah diyakini

8 Husein Yusuf, Kriteria Hadis Sahih, Kritik Sanad dan Matan, (Y okyakarta: Universitas Muhammadiyah,
1996), h. 30

 Totok Jumantoro, Kamus Ilmu Hadits, (Jakarta: PT. Bumi Aksara, 2007), h. 220

10 Kamaluddin Ahmad, “Naqd As-Sanad : Metodologi Validasi Hadits Shahih”, Mushaf Journal : Jurnal Ilmn
Al Quran dan Hadis Vol. 3 No. 2 Agustus 2023, h. 231

1 Beru Ginting Ernawati, “Metode Penelitian Sanad”, Shabibh Jurnal Imn Kewabynan, Vol. 7, No. 1, Jan-Jun
2024,h.76



Misrawati', Muh Tasbih?, Zaenab Abdullah’

bahwa Rasulullah SAW bersifat ma‘shum dan terbebas dari kekeliruan. Kritik yang dimaksud di
sini adalah kritik terhadap perawi yang menyampaikan hadits. Kritik yang dimaksud di sini
adalah kritik terhadap perawi yang menyampaikan hadits."

Dengan demikian, bahwa sanad memiliki kedudukan yang sangat penting dalam kajian
hadis, baik dari segi bahasa maupun istilah. Sanad berfungsi sebagai jalur periwayatan yang
menghubungkan matan hadis dengan sumber pertamanya, yaitu Nabi Muhammad SAW, melalui
rangkaian para perawi. Penelitian sanad atau nagd al-sanad merupakan bentuk kritik eksternal
terthadap hadis yang bertujuan menilai keabsahan riwayat melalui pengkajian kredibilitas,
integritas, dan kesinambungan para perawi yang terlibat dalam periwayatan hadis. Dalam tradisi
keilmuan hadis, kegiatan kritik sanad dilakukan bukan untuk meragukan kebenaran ucapan
Nabi, karena Rasulullah SAW diyakini bersifat ma‘shum, melainkan untuk menilai para perawi
yang menjadi media penyampaian hadis. Oleh karena itu, metode aljarh wa al-ta‘dil digunakan
sebagai instrumen utama dalam menilai kualitas perawi, baik dari sisi keadilan maupun
ketelitiannya. Melalui kritik sanad, para ulama dapat menentukan kualitas hadis, apakah sahih
atau dhaif, sehingga dapat dipilah antara hadis yang layak dijadikan hujjah dan yang tidak dapat
diterima sebagai dasar penetapan hukum.

B. Konsep Dasar Kritik Sanad dalam Ilmu Hadis
1. Ittisal al-Sanad (Ketersambungan Sanad)

Ketersambungan sanad (i##§al al-isnad) menunjukkan adanya rangkaian periwayatan yang
tersambung secara lengkap dari perawi terakhir hingga perawi pertama yang berhubungan
langsung dengan Nabi Muhammad. Setiap perawi dalam mata rantai tersebut menerima hadis
secara langsung dari perawi sebelumnya, dan demikian seterusnya secara berkesinambungan
hingga mencapai ujung sanad. Kondisi ini menandakan bahwa tidak terdapat keterputusan
dalam jalur petriwayatan hadis.” Ittisal al-sanad adalah istilah yang menunjukkan adanya
keterkaitan dan kesinambungan antara seorang periwayat dengan periwayat berikutnya, yakni
hubungan langsung dalam proses transmisi hadis, baik dalam bentuk relasi guru dengan murid
maupun jalulir periwayatan yang saling bersambung.

Dalam studi penilaian kualitas sanad, ketersambungan sanad (ittisal al-sanad) tidak serta-
merta menjadikan sebuah hadis berkedudukan sahih. Tidak jarang ditemukan hadis dengan
sanad yang bersambung, namun di dalamnya terdapat periwayat yang dinilai lemah atau
bermasalah oleh para ahli kritik hadis, sehingga keabsahannya dipertanyakan. Oleh karena itu,
penentuan kualitas hadis menuntut kajian yang komprehensif, baik terhadap sanad maupun
kredibilitas para perawinya. Pembahasan mengenai sanad dan kesinambungannya pun sangat
luas, hingga melahirkan berbagai istilah teknis, seperti al-isnad al-ali yang menunjukkan jumlah
perawi lebih sedikit, dan al-isnad al-nazil yang merujuk pada jumlah perawi yang lebih banyak,
serta terminologi lain yang berkembang dalam disiplin ilmu hadis."*

2. Adalah (Integritas Moral Perawi)

12 Pratiwi Widya, Tasmin Tanggarreng, “Kritik Sanad Hadits Terhadap Kajian Ilmu Hadits”, Global Research
and Innovation Journal (GREAT), Volume 1, Nomor 2, 2025, h.1970-1971

13 Sumaila Mawar, Isnayanti, “Kaidah Isnad Hadis: Telaah Sistem Periwayatan Dalam Perspektif “‘Ulumul
Hadis”, E-Mizzi: Julrnal 1lmn Hadis, Volume 4 Nomor 2 (Desember 2025), h. 67

14 Anshori Muhammad, “Kajian Ketersambungan Sanad (Ittisal Al-Sanad)”, Jurnal Living Hadis, Vol. 1
Nomor 2, Oktober 2016, h. 299-301



Misrawati', Muh Tasbih?, Zaenab Abdullah’

Secara konseptual, @ddlah merujuk pada kualitas kepribadian seorang perawi yang
memperlihatkan kejujuran, keteguhan dalam bertakwa, serta kemuliaan budi pekerti, sehingga ia
layak dipercaya dalam menyampaikan hadis dengan tepat dan penuh tanggung jawab. Dalam
penerapannya, ‘addlah mencakup sejumlah unsur penting, antara lain komitmen yang konsisten
terhadap ajaran agama, upaya menjauhi perbuatan dosa besar, tidak membiasakan diri
melakukan dosa kecil, serta kemampuan menjaga kehormatan dan martabat diri (wuru’'ah) dalam
pergaulan sosial. Perawi yang memiliki sifat ‘@dilah dipandang memiliki independensi moral,
sehingga tidak mudah terpengaruh oleh kepentingan pribadi, dorongan hawa nafsu, maupun
kepentingan duniawi yang berpotensi mengganggu objektivitas periwayatan hadis.

Muhammad Ajaj al-Khatib menjelaskan bahwa terdapat empat kriteria utama agar seorang
perawi dapat dinilai memiliki sifat ‘zdi/. Keempat syarat tersebut meliputi kemampuan menjaga
murn'ah (kehormatan diri), kesungguhan dalam menjalankan ajaran agama, tidak melakukan
perbuatan fasik, serta memiliki akhlak yang terpuji. Apabila seorang perawi tidak memenuhi
karakteristik tersebut, maka riwayat hadis yang disampaikannya dipandang tidak dapat dipercaya
dan dikategorikan sebagai hadis mandhn‘"™ Ar-Razi memaknai keadilan (a/-‘adilah) sebagai
keadaan batin yang menuntun seseorang untuk senantiasa berperilaku berdasarkan prinsip
ketakwaan. Hal ini tercermin dalam upaya menjauhi dosa-dosa besar, tidak terus-menerus
melakukan dosa-dosa kecil, serta menghindari perbuatan yang pada dasarnya dibolehkan tetapi
dapat merendahkan kehormatan dan harga diri (muru’ab).

3. Dabt (Ketelitian Hafalan Perawi)

Dhabit (al-dabt) merujuk pada kapasitas seorang perawi (rdwi/) dalam menjaga dan
menguasai hadis yang ia terima dengan tingkat ketelitian yang tinggi, baik melalui kekuatan daya
ingat (dabt al-sadr) maupun melalui pencatatan yang rapi dan terpelihara dalam kitab atau catatan
pribadi (dabt al-kitab). Seorang perawi dinilai memiliki sifat dhabit apabila ia mampu
menyampaikan kembali hadis yang diriwayatkannya secara akurat, tanpa terjadi perubahan yang
signifikan pada lafal maupun maknanya. Apabila seorang perawi memiliki daya hafal yang kokoh
sejak pertama kali menerima hadis, mampu menjaga ingatan tersebut hingga saat
menyampaikannya kepada orang lain, serta sanggup mengingat dan meriwayatkannya kembali
dengan tepat kapan dan di mana pun diperlukan, maka perawi tersebut dikategorikan memiliki
dabt al-Sadr, yaitu ketelitian yang bersumber dari kekuatan hafalan.'

Menurut Abu Bakar al-Kufi, ketelitian (dabt) yang harus dimiliki oleh seorang perawi
terbagi ke dalam dua bentuk. Pertama, dabt as-Sadr, yaitu kemampuan perawi menyimpan hadis
yang ia dengar dalam ingatannya dengan baik, sehingga ia dapat mengingat dan meriwayatkannya
kembali kapan pun dipetlukan. Kedua, dabt al-kitab, yakni kecakapan perawi dalam memelihara
dan menjaga catatan hadis yang dimilikinya agar tetap terjamin keasliannya serta terhindar dari
perubahan, penambahan, maupun pengurangan.'’

4. Terhindar dari Syadz

Terbebas dari unsur syadzy merupakan kriteria mendasar dalam menilai mutu sebuah hadis,
terutama ketika menetapkan kedudukannya sebagai hadis sahih atau hasan. Dalam pengertian
istilah, hadis syadz adalah riwayat yang disampaikan oleh perawi yang pada dasarnya dinilai dapat
dipercaya (#sigah), namun isi atau jalur periwayatannya bertentangan dengan riwayat lain yang
lebih unggul, baik dilihat dari banyaknya perawi, tingkat ketelitian mereka, maupun kekuatan
sanad yang dimiliki. Menurut Sulaemang (2020), istilah syadz berasal dari kata syadzdza yang

15 Alfiah, Fitriadi, Suja’i, Studi Imn Hadis, (Riau: Kreasi Edukasi, 2016), h. 120

16Akbar Nico, Muhammad Ali, “Hadis Sahih, Hasan, Daif Dan Maudu”, Ma’had Aly Journal Of Islamic Studies,
Volume 4 Nomor 1 Juli 2025, h. 64

17 Fitrah Waila Zamzani Muhammad, Muhammad Ali, “Teknik Periwayatan Hadis”, Ma’had Aly Journal Of
Islamic Studies, Volume 4 Nomor 2 Juli 2025, h.5



Misrawati', Muh Tasbih?, Zaenab Abdullah’

memiliki makna sesuatu yang ganjil, terasing, tidak lazim, tidak sesuai ketentuan, atau
menyimpang dari kebiasaan. Dalam konteks ilmu hadis, suatu riwayat dikatakan tidak
mengandung unsur §yady apabila tidak bertentangan dengan hadis lain yang memiliki tingkat
kesahihan lebih kuat. Adapun hadis syidz pada hakikatnya adalah hadis yang diriwayatkan oleh
perawi yang berstatus #sigah, namun dinilai menyimpang karena kandungan matannya
berlawanan dengan riwayat lain yang disampaikan oleh perawi yang lebih unggul tingkat
kepercayaan dan ketelitiannya."®

5. Tidak ada Illat

Menurut al-Ghazali (1983), secara bahasa istilah %/a¢ merujuk pada sesuatu yang
keberadaannya menyebabkan perubahan pada kondisi hal lain. Sebagai contoh, penyakit
dinamakan %//at karena kehadirannya mengakibatkan keadaan tubuh manusia berubah dari sehat
menjadi sakit. Dalam berbagai definisi yang dikemukakan para ulama, meskipun redaksinya
beragam, terdapat titik temu yang sama, yaitu bahwa %/t dipahami sebagai bentuk cacat yang
bersifat tersembunyi. Hal ini berbeda dengan cacat yang tampak secara jelas dan mudah dikenali,
seperti kelemahan pada perawi atau terputusnya mata rantai sanad."”

Pembahasan tentang %/at dalam hadis merupakan bagian penting dan strategis dalam
disiplin ilmu hadis, karena berkaitan langsung dengan diterima atau ditolaknya suatu hadis, baik
dari sisi keabsahan sanad maupun kesahihan matannya. Secara umum, kajian ini menyoroti
adanya cacat tersembunyi yang tidak dapat dikenali secara kasatmata dalam sanad atau matan
hadis, namun baru terungkap setelah dilakukan penelaahan yang mendalam dan teliti. T/az
tersebut dapat berupa kelemahan tertentu pada perawi, kekeliruan dalam penyambungan sanad,
perubahan pada redaksi hadis, ataupun perbedaan antarriwayat yang tidak memungkinkan untuk
dipadukan, sehingga berdampak pada penurunan kualitas hadis.”

C. Metode Tahapan Dalam Melakukan Kritik Sanad
1. Menelusuri Seluruh Nama Perawi

Salah satu kitab yang terkenal menggunakan metode ini adalah Musnad Imam Abmad karya
Imam Ahmad bin Hanbal (Birbik, 2020) metode ini didasarkan pada identifikasi perawi pertama
dari suatu hadis. Tahap awal yang dilakukan adalah mengetahui terlebih dahulu siapa perawi
awal hadis yang akan ditakhrij dengan merujuk pada kitab-kitab sumber aslinya. Setelah itu, nama
perawi pertama tersebut dicari dalam kitab takhrij yang menerapkan metode ini, kemudian
ditelusuri hadis yang dimaksud yang tercantum di bawah nama perawi tersebut. Dengan
menerapkan metode ini, seorang pengkaji atau peneliti sanad hadis akan memperoleh berbagai
jalur sanad beserta ragam redaksi matan yang terdapat dalam kitab-kitab sumber. Temuan
tersebut selanjutnya memungkinkan dilakukannya tahap berikutnya, yakni z&#bar, untuk
membandingkan dan menilai kekuatan riwayat yang ada.

Menurut Nadhiran (2014), observasi reflektif (7%bar) terhadap hadis memiliki tiga
kegunaan utama. Pertama, untuk menelusuri kondisi keseluruhan sanad hadis, khususnya terkait
ada atau tidaknya jalur pendukung yang berfungsi sebagai syahid maupun mutibi'. Kedua,
membantu mengidentifikasi nama-nama perawi secara menyeluruh, sehingga memudahkan
penelusuran biografi serta penilaian kredibilitas mereka dalam berbagai kitab rujukan. Ketiga,

18Pratiwi Nurul, Prades Ariato Silondae, dkk, “Relevansi Hadis Hadis Magbul : Shahih dan Hasan Dalam
Menyelesaikan Persoalan Ekonomi Syariah Kontemporer”, Adz Dzabab Jurnal Eononi dan Bisnis Islam, Volume 8,
No. 1, 2023, h. 122-123

YFuady Muhammad Daud Zakiul, Kuntari Madchaini, Irwanto, “I/at dalam Penalaran Ta’/ili sebagai
Metode Istinbat Hukum”, EL-Wasathy: Journal of Islamic Studies, Vol. 1, No. 1, Mei, 2023

20 Syafii Rangkuti Muhammad, Rheina Fattah Nadenggan Hasibuan, “Pendekatan Illat Fil Hadits”, fashdiq
Jurnal Kajian Agama dan Dakwah, Vol. 14 No. 3 Tahun 2025



Misrawati', Muh Tasbih?, Zaenab Abdullah’

untuk mengetahui simbol atau bentuk periwayatan yang digunakan oleh para perawi, yang dapat
memberikan gambaran awal mengenai metode periwayatan sekaligus membantu mendeteksi
kemungkinan adanya cacat dalam sanad.”'

2. Mengkaji kesinambungan jalur periwayatan.

Untuk memperjelas mekanisme penilaian periwayat, Brown mengemukakan tiga teknik
yang digunakan oleh para kritikus hadis terkemuka seperti Syu‘bah, al-Bukhari, dan Ibn ‘Adi.
Pertama, para kritikus menekankan pentingnya kejelasan identitas periwayat. Apabila seseorang
meriwayatkan hadis dari figur yang tidak dikenal, maka menurut kesepakatan umum para ahli
hadis, diperlukan minimal dua periwayat yang telah dikenal untuk memastikan identitasnya serta
membuktikan bahwa ia benar-benar memiliki murid yang meriwayatkan hadis darinya. Jika
ketentuan ini tidak terpenuhi, maka periwayat tersebut secara otomatis dinilai tidak dapat
dipercaya. Kedua, para kritikus hadis akan mengumpulkan seluruh riwayat yang disampaikan
oleh seorang perawi dari berbagai guru untuk dianalisis secara komprehensif. Melalui proses ini
dapat diketahui ada tidaknya penguat bagi hadis yang ia riwayatkan. Syu‘bah, sebagaimana
dikutip oleh Brown, menyatakan bahwa riwayat seseorang dapat ditolak apabila ia terlalu banyak
meriwayatkan dari perawi yang sudah masyhur, sering melakukan kesalahan, dicurigai berdusta,
atau menyampaikan riwayat yang bertentangan dengan riwayat lain.

Ketiga, kritikus hadis menilai aspek kepribadian perawi, meliputi integritas moral,
keyakinan keagamaan, dan tingkat kesalehannya untuk menentukan sifat @dalah. Kriteria ini
sejalan dengan standar umum yang diterima para ulama hadis, yakni konsistensi dalam beragama,
terbebas dari perbuatan dosa, tidak menunjukkan sikap munafik, serta menjaga kehormatan diri.
Lebih lanjut, proses evaluasi sumber hadis menjadi kurang bermakna apabila seorang kritikus
tidak dapat memastikan adanya pertemuan langsung antara perawi dengan orang yang darinya
ia meriwayatkan hadis. Penentuan kesinambungan ini dikenal sebagai kontiguitas sanad (conziguity
of transmission), yang dalam istilah ilmu hadis disebut ##$al al-sanad. Kepastian bahwa suatu hadis
ditransmisikan melalui rangkaian sanad yang saling terhubung dan tidak terputus hingga Nabi
memiliki tingkat kepentingan yang sama dengan penilaian kredibilitas perawi. Apabila tidak
dapat dipastikan bahwa para perawi saling mendengar satu sama lain, maka sanad tersebut dinilai
terputus (mungati’), sehingga hadis yang diriwayatkan tidak dapat dijadikan dasar yang dapat
dipercaya.”

3. Menilai Kredibilitas Perawi (al-Jarh wa al-Ta‘d1l)

Menurut Ajjaj al-Khatib, ilmu aljarh wa al-ta‘dil merupakan disiplin yang mengkaji kondisi
para perawi hadis untuk menentukan apakah riwayat yang mereka sampaikan dapat diterima
atau harus ditolak (al-Khatib, Us#/ al-Hadis, hlm. 233). Sementara itu, Subhi al-Salih
mendefinisikan ilmu jarh wa al-ta‘dil sebagai ilmu yang membahas para perawi hadis dengan
menelaah faktor-faktor yang menyebabkan mereka dinilai tercela atau justru bersih dan
terpercaya, dengan menggunakan istilah-istilah tertentu dalam proses penilaiannya (Subhi al-
Salih, 2017). Uraian-uraian yang telah dipaparkan sebelumnya menunjukkan bahwa a/sjarh wa al-
ta'dil merupakan sebuah metode yang digunakan untuk menilai tingkat kepercayaan dan
kelayakan seorang perawi hadis. Hasil dari penilaian tersebut menjadi dasar dalam menentukan
apakah hadis yang diriwayatkannya dapat diterima atau justru harus ditolak. Dengan demikian,
tujuan utama kajian jarh wa ta'dil adalah menelaah kepribadian dan integritas seorang perawi,

2l Firdaus Hasibuan Yusuf, Rahmat, “Dinamika Studi Kritik Sanad Hadis melalui Soffware Hadis Lidwa
Pusaka”, Journal Of Hadith Studies, Vol. 7 Nomor 2 (Juli-Desember 2024, h. 162-163

22Budiman Arif, Edi Safti, Novizal Wendry, "Studi Kritik Hadis Perspektif Jonathan A.C. Brown (Analisis
Terhadap Three Tiered Method)”, Jurnal Substantia, Volume 22, Nomor 1, April 2020, h.10



Misrawati', Muh Tasbih?, Zaenab Abdullah’

sehingga dapat ditetapkan penilaian terhadapnya, seperti apakah ia tergolong adil dan terpercaya
atau justru dicurigai berdusta.”
Kesimpulan

Berdasarkan pembahasan yang telah diuraikan, dapat disimpulkan bahwa kritik sanad

merupakan instrumen metodologis yang sangat fundamental dalam disiplin ilmu hadis untuk

menjaga keotentikan dan validitas riwayat Nabi Muhammad SAW. Kritik sanad tidak hanya

berfungsi menelusuri ketersambungan jalur periwayatan (ittiSal al-sanad), tetapi juga menilai

kualitas personal para perawi melalui standar keadilan (‘adalah) dan ketelidan (dabt), serta

memastikan terbebasnya sanad dari unsur kejanggalan (syadz) dan cacat tersembunyi (‘illat).

Dengan demikian, sanad menjadi tolok ukur utama dalam menentukan kualitas hadis, baik sahih,

hasan, maupun dhaif. Lebih lanjut, penelitian ini menegaskan bahwa metode al-jath wa al-ta‘dil

memiliki peran sentral dalam proses kritik sanad, karena melalui metode inilah integritas dan

kredibilitas perawi dapat dievaluasi secara objektif dan sistematis. Tahapan-tahapan kritik

sanad—mulai dari penelusuran nama perawi, pengkajian kesinambungan periwayatan, hingga

penilaian karakter dan kapasitas perawi—menunjukkan bahwa tradisi keilmuan hadis dibangun

di atas prinsip kehati-hatian dan ketelitian ilmiah yang tinggi. Oleh karena itu, kritik sanad

merupakan upaya ilmiah yang tidak dimaksudkan untuk meragukan kebenaran hadis sebagai

wahyu, melainkan sebagai mekanisme akademik untuk memastikan bahwa hadis yang dijadikan

hujjah benar-benar memiliki dasar periwayatan yang dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah

dan metodologis.

Daftar Pustaka

Ahmad Kamaluddin, “Naqd As-Sanad : Metodologi Validasi Hadits Shahih”, Mushaf Journal :
Jurnal Imu Al Quran dan Hadis Vol. 3 No. 2 Agustus 2023

Alfiah, Fitriadi, Suja’i, (2016), Studi /mn Hadis, (Riau: Kreasi Edukasi)

Arif Budiman, Edi Safti, (2020), Novizal Wendry, "Studi Kritik Hadis Perspektif Jonathan A.C.
Brown (Analisis Terhadap Three Tiered Method)”, Jurnal Substantia, Volume 22, Nomor 1,
April

Ginting Ernawati Beru, (2024), “Metode Penelitian Sanad”, Shahih Jurnal lmn Kewabynan, Vol. 7,
No. 1, Jan-Jun

Hasibuan Yusuf Firdaus, Rahmat, (2024), “Dinamika Studi Kritik Sanad Hadis melalui Soffware
Hadis Lidwa Pusaka”, Journal Of Hadith Studies, Vol. 7 Nomor 2 (Juli-Desember)

Hedhri Nadhiran, (2014), “Kritik Sanad Hadis: Tela’ah Metodologis”, Jurnal llmn Agama :
Mengkayi Doktrin, Pemikiran, dan Fenomena Agama, Vol. 15 No. 1

Hilgha Mustin, Muhammad Tasbih, Zaenab Abdullah, (2025), “Kritik Sanad (Naqd Al-Sanad)
Dalam Ilmu Hadis: Metodologi dan Implementasinya”, Socius: Jurnal Penelitian 1lpn-1inm
Sosial, Volume 3, Nomor 1

Jumantoro Totok, (2007), Kamus Ilmu Hadits, (Jakarta: PT. Bumi Aksara

M. Hasbi Umar, Heryani, Ramlah, (2023) “Hadis Dalam Perspektif Sejarah Sosial dan Hukum
Islam”, Jurnal Indragiri Penelitian Multidisiplin, Vol. 3, No. 1, Januari

23 Zulfa Nur Fadhilah, Romlah Abubakar Askar, “The Relevance Of The Science Of Jarh Wa Ta’dil To
The Validity Of Hadith In The Digital Era”, Multidisciplinary Indonesian Center Journal (MICJO), Vol. 2 No. 3 Edisi
Juli 2025, h. 3088



Misrawati', Muh Tasbih?, Zaenab Abdullah’

Mawar Sumaila, Isnayanti, (2025), “Kaidah Isnad Hadis: Telaah Sistem Periwayatan Dalam
Perspektif ‘Ulumul Hadis”, E/-Mizzi: Julrnal lmn Hadis, Volume 4 Nomor 2 (Desember)

Muhammad Anshori, (2016), “Kajian Ketersambungan Sanad (Ittisal Al-Sanad)”, Jurnal Living
Hadis, Vol. 1 Nomor 2, Oktober

Muhammad Daud Zakiul Fuady, Kuntari Madchaini, Irwanto, ,(2023), “I//at dalam Penalaran
Ta’lili sebagai Metode Istinbat Hukum?”, E/-Wasathy: Journal of Islamic Studies, Vol. 1, No. 1,
Met

Muhammad, Maulana Abdul Hamid, et all. (2024): "Hadist Ditinjau Dari Kualitas Sanad Dan
Matan (Hadist Shohih, Hasan, Dhoif)", Jurnal Kajian Islam dan Sosial Keagamaan, Vol. 1 No.
4 April — Juni

Nasruddin Yusuf, (2015), “Hadis Sebagai Sumber Hukum Islam (Telaah Terhadap Penetapan
Kesahihan Hadis Sebagai Sumber Hukum Menurut Syafi’iy)”, Jurnal Potret Pemifkiran Institut
Agama Islam Negeri Manado, Vol 19, No 1

Nico Akbar, Muhammad Ali, (2025), “Hadis Sahih, Hasan, Daif Dan Maudu”, Ma’had Aly
Journal Of Islamic Studies, Volume 4 Nomor 1 Juli

Nur Fadhilah Zulfa Zulfa, Romlah Abubakar Askar,(2025), “The Relevance Of The Science Of
Jarh Wa Ta’dil To The Validity Of Hadith In The Digital Era”, Multidisciplinary Indonesian
Center Journal (MICJO), Vol. 2 No. 3 Edisi Juli

Nurul Pratiwi, Prades Ariato Silondae, dkk,(2023), “Relevansi Hadis Hadis Magbul : Shahih dan
Hasan Dalam Menyelesaikan Persoalan Ekonomi Syariah Kontemporer”, Ady Dzabab
Jurnal Efonomi dan Bisnis Islam, Volume 8, No. 1

Rahman, Imelda Putri Hsb, Maya Fitri Sulastri, (2025), “Metodologi Penelitian Hadis:Antara
Kritik Sanad Dan Matan”, Amsal Al-Qur'an: Jurnal Al-Qur'an dan Hadis, Vol. 2 No. 2 Juli

Rangkuti Muhammad Syafii, Rheina Fattah Nadenggan Hasibuan, (2025), “Pendekatan Illat Fil
Hadits”, tashdiq Jurnal Kajian Agama dan Dakwah, Vol. 14 No. 3

Ulin Nuha, (2013), “Kritik Sanad: Sebuah Analisis Keshahihan Hadits”, AN NUR: Jurnal Studi
Islam, Vol. 5 No. 1

Waila Zamzani Muhammad Fitrah, Muhammad Ali, (2025), “Teknik Periwayatan Hadis”,
Ma’had Aly Journal Of Islamic Studies, Volume 4 Nomor 2 Juli

Widya Pratiwi, Tasmin Tanggarreng, (2025), “Kritik Sanad Hadits Terhadap Kajian Ilmu
Hadits”, Global Research and Innovation Journal (GREAT), Volume 1, Nomor 2

Yusuf Husein, Kriteria Hadis Sahih, (1996)Kritik Sanad dan Matan, (Y okyakarta: Universitas
Muhammadiyah

10


https://journal.iain-manado.ac.id/index.php/PP/issue/view/47

