
Misrawati1, Muh Tasbih2, Zaenab Abdullah3 

 

1 

 

Al-Iftah: Jurnal Tafsir Al-Qur’an dan Hadist  
https://e-jurnal.publikasiakademikgroup.com/index.php/AIJTAH/issue/archive 
 

Kajian Metodologi Kritik Sanad dalam Tradisi Ilmu Hadis 

Misrawati1, Muh Tasbih2, Zaenab Abdullah3 

123Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar 
Email: 1watimissra@gmail.com, 2tasbih.tasbih@uin-alauddin.ac.id, 3palopozaenab@gmail.com 

 
Abstract 

Hadith is the second primary source of Islamic teachings after the Qur’an, whose validity is 
largely determined by the process of transmission. Differences in the quality of transmission 
chains necessitate a scientific method to ensure authenticity. Sanad criticism serves as a 
fundamental instrument in Hadith studies to assess the authenticity of narrations through an 
examination of transmission chains and the credibility of narrators. This study aims to examine 
the concept, foundations, and methodological stages of sanad criticism within the tradition of 
Hadith scholarship. The research employs a qualitative approach through library research by 
analyzing classical and contemporary literature. The findings indicate that sanad criticism 

encompasses key principles, including the continuity of the chain (ittiṣāl al-sanad), the moral 

integrity (‘adālah) and accuracy (ḍabṭ) of narrators, as well as the absence of irregularity (shādh) 

and hidden defects (‘illah). The method of al-jarḥ wa al-ta‘dīl plays a crucial role in evaluating 
narrators’ integrity and determining the quality of hadith. Therefore, sanad criticism represents 
a scholarly effort to preserve the authenticity of hadith as a source of Islamic teachings. 

Keywords: Sanad criticism, hadith, al-jarḥ wa al-ta‘dīl, narrators, hadith authenticity. 
 

Abstrak 
Hadis merupakan sumber ajaran Islam kedua setelah Al-Qur’an yang validitasnya sangat 
ditentukan oleh proses periwayatan. Perbedaan kualitas jalur transmisi hadis menuntut adanya 
metode ilmiah untuk memastikan keabsahannya. Kritik sanad berfungsi sebagai instrumen 
utama dalam ilmu hadis untuk menilai keotentikan riwayat melalui pengkajian jalur sanad dan 
kredibilitas para perawi. Penelitian ini bertujuan mengkaji konsep, landasan, serta tahapan 
metodologis kritik sanad dalam tradisi keilmuan hadis. Metode yang digunakan adalah penelitian 
kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan melalui analisis literatur klasik dan kontemporer. 

Hasil kajian menunjukkan bahwa kritik sanad mencakup prinsip ketersambungan sanad (ittiṣāl 

al-sanad), keadilan (‘adālah) dan ketelitian (ḍabṭ) perawi, serta keterhindaran dari unsur syādz 

dan ‘illat. Metode al-jarḥ wa al-ta‘dīl berperan penting dalam menilai integritas perawi dan 
menentukan kualitas hadis. Dengan demikian, kritik sanad menjadi upaya ilmiah untuk menjaga 
keotentikan hadis sebagai sumber ajaran Islam. 

Kata kunci: Kritik sanad, hadis, al-jarḥ wa al-ta‘dīl, perawi, keotentikan hadis. 
 
Pendahuluan  

Hadis atau Sunnah merupakan salah satu sumber utama ajaran Islam setelah Al-Qur’an. 

Jika ditinjau dari aspek transmisi periwayatan, terdapat perbedaan yang jelas antara keduanya. 

Al-Qur’an secara keseluruhan diriwayatkan melalui jalur mutawatir, sementara hadis ada yang 

disampaikan secara mutawatir dan ada pula yang melalui jalur ahad. Kondisi ini menjadi titik 

awal munculnya beragam pandangan dalam menentukan tingkat keabsahan dan kualitas hadis. 

Perbedaan penilaian tersebut kemudian berkembang menjadi perdebatan, baik di lingkungan 

mailto:watimissra@gmail.com
mailto:2tasbih.tasbih@uin-alauddin.ac.id
mailto:3palopozaenab@gmail.com


Misrawati1, Muh Tasbih2, Zaenab Abdullah3 

 

2 

 

akademis maupun di luar ranah ilmiah, yang tidak jarang berujung pada perbedaan sikap dan 

bahkan perpecahan, bukan pada tercapainya kesepahaman bersama.1 

Quraisy Shihab (1994) secara umum, para ulama mendefinisikan hadis dengan pengertian 

yang sejalan dengan sunnah, yakni segala hal yang disandarkan kepada Nabi Muhammad SAW, 

meliputi perkataan, perbuatan, serta taqrir (persetujuan atau ketetapan beliau), termasuk pula 

sifat-sifat fisik dan kepribadian beliau, baik sebelum maupun setelah diangkat menjadi nabi. 

Namun, ulama ushul fiqih memberikan batasan yang lebih khusus, yaitu bahwa hadis dipahami 

sebagai ucapan Nabi Muhammad SAW yang berkaitan dengan penetapan hukum. Adapun 

perbuatan dan taqrir Nabi yang memiliki implikasi hukum, oleh ulama ushul fiqih dikategorikan 

sebagai sunnah. Dengan demikian, hadis menurut perspektif ulama ushul fiqih tersebut 

dipandang sebagai bagian dari wahyu Allah SWT, yang memiliki kedudukan dan kewajiban 

untuk ditaati sebagaimana ketentuan hukum yang bersumber dari wahyu Al-Qur’an.2 

Salah satu sarana utama dalam menjaga keaslian hadis adalah kritik sanad, yaitu metode 

ilmiah yang digunakan untuk meneliti mata rantai periwayatan hadis sejak Nabi Muhammad 

SAW hingga perawi terakhir. Dalam disiplin ilmu hadis, sanad tidak sekadar dipahami sebagai 

unsur formal, melainkan menjadi landasan pokok yang menentukan validitas dan kelayakan 

suatu riwayat untuk diterima.3 Basyir Nashr (1992) Pentingnya sanad akan semakin jelas apabila 

perhatian difokuskan pada para perawi yang membentuk rangkaian sanad tersebut. Melalui 

penelitian terhadap sanad, dapat diketahui apakah mata rantai periwayatan bersambung hingga 

kepada Nabi Muhammad SAW atau terputus di tengah jalan. Selain itu, penelaahan sanad juga 

memungkinkan penilaian terhadap kredibilitas para perawi, sehingga dapat dipastikan apakah 

informasi yang mereka sampaikan dapat dipercaya.  

Dari proses ini kemudian dapat ditentukan kualitas hadis yang diriwayatkan, apakah 

tergolong shahih, hasan, dha’if, atau bahkan mawdhu’. Urgensi sanad ini ditegaskan oleh Imam 

al-Syafi’i yang mengibaratkan orang yang menuntut hadis tanpa memperhatikan sanadnya 

seperti seseorang yang mengumpulkan kayu bakar di kegelapan malam; ia tidak mengetahui 

apakah yang diambilnya benar-benar kayu bakar atau justru seekor ular.4  Pentingnya kritik sanad 

semakin terlihat apabila memperhatikan fakta historis bahwa pemalsuan hadis pernah terjadi, 

khususnya setelah wafatnya Nabi Muhammad SAW, ketika kondisi sosial dan politik dipenuhi 

oleh pertentangan serta kepentingan ideologis tertentu. Menyikapi realitas tersebut, para ulama 

hadis seperti al-Bukhari, Muslim, Ibn Ma‘īn, dan al-Dhahabi merumuskan metode kritik sanad 

yang ketat, terstruktur, dan sistematis guna menjaga keaslian hadis. 

Landasan dalam memberikan penilaian positif terhadap seorang perawi adalah adanya 

praduga baik dari kritikus hadis. Namun, praduga tersebut tidak dapat dipertahankan apabila 

ditemukan bukti yang menunjukkan adanya cacat atau kelemahan pada diri perawi yang 

 
1Umar M. Hasbi, Heryani, Ramlah, “Hadis Dalam Perspektif Sejarah Sosial dan Hukum Islam”, Jurnal 

Indragiri Penelitian Multidisiplin, Vol. 3, No. 1, Januari 2023, h. 29 
2 Yusuf Nasruddin, “Hadis Sebagai Sumber Hukum Islam (Telaah Terhadap Penetapan Kesahihan Hadis 

Sebagai Sumber Hukum Menurut Syafi’iy)”, Jurnal Potret Pemikiran Institut Agama Islam Negeri Manado, Vol 19, No 1 
(2015), h. 35 

3Mustin Hilgha, Muhammad Tasbih, Zaenab Abdullah, “Kritik Sanad (Naqd Al-Sanad) Dalam Ilmu Hadis: 
Metodologi dan Implementasinya”, Socius: Jurnal Penelitian Ilmu-Ilmu Sosial, Volume 3, Nomor 1, 2025, P. 852-858 

4 Nadhiran Hedhri, “Kritik Sanad Hadis: Tela’ah Metodologis”, Jurnal Ilmu Agama : Mengkaji Doktrin, 
Pemikiran, dan Fenomena Agama, Vol. 15 No. 1 (2014), h. 3-4 

https://journal.iain-manado.ac.id/index.php/PP/issue/view/47
https://journal.iain-manado.ac.id/index.php/PP/issue/view/47


Misrawati1, Muh Tasbih2, Zaenab Abdullah3 

 

3 

 

bersangkutan.5 Sanad bermakna sandaran atau pegangan yang menjadi tempat bertumpu dan 

dapat dipercaya, serta merujuk pada keseluruhan perawi dalam suatu hadis beserta karakter dan 

kondisi mereka. Sanad merupakan konsep ilmiah yang berfungsi sebagai mata rantai keilmuan 

yang tersambung hingga kepada matan, di mana para perawi yang menyampaikan dan 

meriwayatkan matan hadis berperan penting dalam menentukan tingkat keabsahan dan kualitas 

otentik suatu hadis.6 Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode 

studi kepustakaan (library research), yaitu mengkaji berbagai sumber literatur seperti buku, 

artikel, dan jurnal yang berkaitan dengan tema kritik hadis. Data yang digunakan berupa data 

sekunder yang diperoleh dari beragam sumber akademik, di antaranya jurnal penelitian, jurnal 

ilmiah multidisipliner, serta jurnal khusus bidang hadis. Pendekatan ini diterapkan untuk 

menelusuri dan menganalisis secara konseptual kritik sanad dalam hadis guna mendapatkan 

hadis yang sahih sesuai dengan kaidah dan metodologi keilmuan. 

Kajian kritik sanad hadis adalah studi metodologis untuk memverifikasi keaslian dan 

validitas jalur periwayatan hadis (sanad) dari perawi terakhir hingga Rasulullah SAW, dengan 

fokus pada kebersambungan sanad, keadilan, dan keakuratan (dhabith) para perawinya, serta 

adanya cacat (illat) atau kejanggalan (syadz). Kajian ini diperkuat oleh pendapat Sulaiman, M. 

(2020) yang menjelaskan bahwa kritik sanad merupakan usaha untuk meneliti rangkaian 

periwayatan hadis, mulai dari perawi awal hingga perawi terakhir. Tujuan utama dari proses ini 

adalah memastikan bahwa setiap perawi yang terlibat memiliki kredibilitas serta kemampuan 

yang memadai dalam meriwayatkan hadis. Kritik sanad memegang peranan penting dalam 

mendeteksi kemungkinan terjadinya kesalahan maupun pemalsuan yang dapat berpengaruh 

terhadap mutu hadis yang diriwayatkan. Dalam tradisi kajian hadis klasik, para ulama telah 

mengembangkan berbagai metode untuk menilai sanad, di antaranya dengan meneliti integritas 

akhlak, tingkat kecerdasan, dan konsistensi para perawi dalam menyampaikan hadis.7 

Sehubungan dengan hal tersebut, tulisan ini membahas sejumlah persoalan yang berkaitan 

dengan kaidah-kaidah kritik sanad, termasuk pengertian kritik sanad, landasan konseptualnya, 

metode tahapan dalam melakukan kritik sanad, serta berbagai pembahasan lain yang relevan 

dengan topik tersebut. 

Metode Penelitian 

Dalam penelitian ini, penulis menggunakan metode studi kepustakaan (library research). 

Metode tersebut diterapkan untuk menghimpun data dan informasi yang relevan dengan tema 

kajian melalui berbagai sumber, seperti buku, jurnal ilmiah, serta artikel yang berkaitan. Selain 

itu, penelitian ini juga memakai pendekatan yuridis, yaitu pendekatan penelitian hukum yang 

menitikberatkan pada penelaahan bahan-bahan pustaka sebagai objek kajian utama melalui 

penelusuran literatur yang berhubungan dengan permasalahan yang dibahas. 

Hasil dan Pembahasan 

A. Pengertian kritik sanad  

 
5 Nuha Ulin, “Kritik Sanad: Sebuah Analisis Keshahihan Hadits”, AN NUR: Jurnal Studi Islam, Vol. 5 No. 

1 (2013), h. 35 
6 Muhammad, Maulana Abdul Hamid, et all. "Hadist Ditinjau Dari Kualitas Sanad Dan Matan (Hadist 

Shohih, Hasan, Dhoif)", Jurnal Kajian Islam dan Sosial Keagamaan, Vol. 1 No. 4 (2024): April – Juni, h. 397 
7Rahman, Imelda Putri Hsb, Maya Fitri Sulastri, “Metodologi Penelitian Hadis:Antara Kritik Sanad Dan 

Matan”, Amsal Al-Qur’an: Jurnal Al-Qur’an dan Hadis, Vol. 2 No. 2 Juli 2025, h. 234 



Misrawati1, Muh Tasbih2, Zaenab Abdullah3 

 

4 

 

Secara etimologis, sanad bermakna sandaran atau pegangan yang dapat dipercaya, serta 

dapat pula diartikan sebagai kaki bukit atau kaki gunung. Adapun secara terminologis, sanad 

dipahami sebagai jalur periwayatan yang mengantarkan suatu hadis hingga kepada matannya. 

Penelitian sanad merupakan bentuk an-naqd al-khārijī (kritik eksternal) terhadap hadis, yaitu 

kajian yang menelaah proses dan mekanisme periwayatan melalui rangkaian para perawi yang 

secara berurutan menyampaikan matan hadis sampai kepada perawi terakhir.8 Para pakar hadis 

mengemukakan beberapa definisi tentang sanad. Pertama, al-Suyuthi dalam karyanya Tadrīb ar-

Rāwī menjelaskan bahwa sanad merupakan keterangan mengenai jalur yang mengantarkan 

kepada matan hadis. Kedua, Ajjaj al-Khatib dalam buku Ushūl al-Ḥadīṡ mendefinisikan sanad 

sebagai rangkaian para perawi yang meriwayatkan hadis dari sumber asalnya yang paling awal.9 

Berdasarkan pengertian naqd dan sanad, dapat dipahami bahwa naqd al-sanad adalah upaya 

membedakan hadis yang sahih dari yang dhaif melalui penelaahan jalur sanadnya, yaitu dengan 

meneliti para perawi yang meriwayatkan hadis tersebut. Dengan demikian, naqd al-sanad atau 

kritik sanad dapat dipahami sebagai aktivitas kajian terhadap sanad untuk menilai tingkat 

kredibilitas seorang musnid sebagai sandaran periwayatan hadis. Melalui proses ini, kualitas hadis 

dapat ditentukan, apakah termasuk sahih atau dhaif, sehingga dapat dipilah antara hadis yang 

layak diterima dan yang tidak dapat dijadikan hujjah.10 

Dalam kajian ilmu hadis, istilah penelitian atau kritik sering dikaitkan dengan aktivitas 

penelaahan hadis yang dikenal dengan sebutan al-naqd. Secara etimologis, al-naqd merupakan 

bentuk masdar dari kata (naqada–yanqudu) yang bermakna mayyaza, yaitu memilah dan 

membedakan antara sesuatu yang bernilai baik dan yang bernilai buruk. Dalam khazanah bahasa 

Arab, istilah al-naqd juga digunakan dengan arti kritik, sebagaimana ungkapan naqd al-kalām dan 

naqd al-syi‘r, yang menunjukkan upaya mengungkap kesalahan atau kekeliruan dalam suatu 

ungkapan atau karya sastra. Selain itu, istilah naqd al-darāhim dipakai untuk menggambarkan 

proses membedakan uang yang asli dari yang palsu. Pemaknaan ini menunjukkan bahwa al-naqd 

pada dasarnya merujuk pada proses seleksi dan evaluasi secara cermat untuk memperoleh 

keaslian dan kebenaran.11 

Akram, 2021 menurutnya Istilah kritik berasal dari kata naqd (نقد) yang bermakna meneliti 

atau memberikan penilaian. Secara konseptual, kritik dipahami sebagai upaya untuk menemukan 

kebenaran. Dalam konteks ini, kritik merujuk pada usaha menelaah hadis-hadis Rasulullah SAW 

serta mengkaji tingkat keabsahan riwayat yang disandarkan kepada Nabi Muhammad SAW. 

Dalam praktik keilmuan klasik, istilah al-naqd tidak banyak digunakan oleh para ulama hadis 

untuk menunjukkan kegiatan penelitian hadis. Sebaliknya, istilah yang lebih lazim dipakai adalah 

al-jarh wa al-ta‘dil, yaitu proses penilaian yang mencakup penetapan celaan maupun pujian 

terhadap kredibilitas para perawi hadis. Menurut para pakar hadis, penilaian terhadap hadis tidak 

dimaksudkan untuk meragukan atau membenarkan kesalahan ucapan Nabi, karena telah diyakini 

 
8 Husein Yusuf, Kriteria Hadis Sahih, Kritik Sanad dan Matan, (Yokyakarta: Universitas Muhammadiyah, 

1996), h. 30 
9 Totok Jumantoro, Kamus Ilmu Hadits, (Jakarta: PT. Bumi Aksara, 2007), h. 220 
10 Kamaluddin Ahmad, “Naqd As-Sanad : Metodologi Validasi Hadits Shahih”, Mushaf Journal : Jurnal Ilmu 

Al Quran dan Hadis Vol. 3 No. 2 Agustus 2023, h. 231 
11 Beru Ginting Ernawati, “Metode Penelitian Sanad”, Shahih Jurnal Ilmu Kewahyuan, Vol. 7, No. 1, Jan-Jun 

2024, h. 76  



Misrawati1, Muh Tasbih2, Zaenab Abdullah3 

 

5 

 

bahwa Rasulullah SAW bersifat ma‘shum dan terbebas dari kekeliruan. Kritik yang dimaksud di 

sini adalah kritik terhadap perawi yang menyampaikan hadits. Kritik yang dimaksud di sini 

adalah kritik terhadap perawi yang menyampaikan hadits.12 

Dengan demikian, bahwa sanad memiliki kedudukan yang sangat penting dalam kajian 

hadis, baik dari segi bahasa maupun istilah. Sanad berfungsi sebagai jalur periwayatan yang 

menghubungkan matan hadis dengan sumber pertamanya, yaitu Nabi Muhammad SAW, melalui 

rangkaian para perawi. Penelitian sanad atau naqd al-sanad merupakan bentuk kritik eksternal 

terhadap hadis yang bertujuan menilai keabsahan riwayat melalui pengkajian kredibilitas, 

integritas, dan kesinambungan para perawi yang terlibat dalam periwayatan hadis. Dalam tradisi 

keilmuan hadis, kegiatan kritik sanad dilakukan bukan untuk meragukan kebenaran ucapan 

Nabi, karena Rasulullah SAW diyakini bersifat ma‘shum, melainkan untuk menilai para perawi 

yang menjadi media penyampaian hadis. Oleh karena itu, metode al-jarh wa al-ta‘dil digunakan 

sebagai instrumen utama dalam menilai kualitas perawi, baik dari sisi keadilan maupun 

ketelitiannya. Melalui kritik sanad, para ulama dapat menentukan kualitas hadis, apakah sahih 

atau dhaif, sehingga dapat dipilah antara hadis yang layak dijadikan hujjah dan yang tidak dapat 

diterima sebagai dasar penetapan hukum. 

B. Konsep Dasar Kritik Sanad dalam Ilmu Hadis 

1. Ittiṣal al-Sanad (Ketersambungan Sanad) 

Ketersambungan sanad (ittiṣāl al-isnād) menunjukkan adanya rangkaian periwayatan yang 

tersambung secara lengkap dari perawi terakhir hingga perawi pertama yang berhubungan 

langsung dengan Nabi Muhammad. Setiap perawi dalam mata rantai tersebut menerima hadis 

secara langsung dari perawi sebelumnya, dan demikian seterusnya secara berkesinambungan 

hingga mencapai ujung sanad. Kondisi ini menandakan bahwa tidak terdapat keterputusan 

dalam jalur periwayatan hadis.13  Ittiṣāl al-sanad adalah istilah yang menunjukkan adanya 

keterkaitan dan kesinambungan antara seorang periwayat dengan periwayat berikutnya, yakni 

hubungan langsung dalam proses transmisi hadis, baik dalam bentuk relasi guru dengan murid 

maupun jalulir periwayatan yang saling bersambung.  

Dalam studi penilaian kualitas sanad, ketersambungan sanad (ittiṣāl al-sanad) tidak serta-

merta menjadikan sebuah hadis berkedudukan sahih. Tidak jarang ditemukan hadis dengan 

sanad yang bersambung, namun di dalamnya terdapat periwayat yang dinilai lemah atau 

bermasalah oleh para ahli kritik hadis, sehingga keabsahannya dipertanyakan. Oleh karena itu, 

penentuan kualitas hadis menuntut kajian yang komprehensif, baik terhadap sanad maupun 

kredibilitas para perawinya. Pembahasan mengenai sanad dan kesinambungannya pun sangat 

luas, hingga melahirkan berbagai istilah teknis, seperti al-isnād al-ālī yang menunjukkan jumlah 

perawi lebih sedikit, dan al-isnād al-nāzil yang merujuk pada jumlah perawi yang lebih banyak, 

serta terminologi lain yang berkembang dalam disiplin ilmu hadis.14 

2. Adalah (Integritas Moral Perawi) 

 
12 Pratiwi Widya, Tasmin Tanggarreng, “Kritik Sanad Hadits Terhadap Kajian Ilmu Hadits”, Global Research 

and Innovation Journal (GREAT), Volume 1, Nomor 2, 2025, h.1970-1971 
13 Sumaila Mawar, Isnayanti, “Kaidah Isnad Hadis: Telaah Sistem Periwayatan Dalam Perspektif ‘Ulumul 

Hadis”, El-Mizzi: Julrnal Ilmu Hadis, Volume 4 Nomor 2 (Desember 2025), h. 67 
14 Anshori Muhammad, “Kajian Ketersambungan Sanad (Ittişāl Al-Sanad)”, Jurnal Living Hadis, Vol. 1 

Nomor 2, Oktober 2016, h. 299-301 



Misrawati1, Muh Tasbih2, Zaenab Abdullah3 

 

6 

 

Secara konseptual, ‘adālah merujuk pada kualitas kepribadian seorang perawi yang 
memperlihatkan kejujuran, keteguhan dalam bertakwa, serta kemuliaan budi pekerti, sehingga ia 
layak dipercaya dalam menyampaikan hadis dengan tepat dan penuh tanggung jawab. Dalam 
penerapannya, ‘adālah mencakup sejumlah unsur penting, antara lain komitmen yang konsisten 
terhadap ajaran agama, upaya menjauhi perbuatan dosa besar, tidak membiasakan diri 
melakukan dosa kecil, serta kemampuan menjaga kehormatan dan martabat diri (muru’ah) dalam 
pergaulan sosial. Perawi yang memiliki sifat ‘adālah dipandang memiliki independensi moral, 
sehingga tidak mudah terpengaruh oleh kepentingan pribadi, dorongan hawa nafsu, maupun 
kepentingan duniawi yang berpotensi mengganggu objektivitas periwayatan hadis. 

Muhammad Ajaj al-Khatib menjelaskan bahwa terdapat empat kriteria utama agar seorang 
perawi dapat dinilai memiliki sifat ‘adil. Keempat syarat tersebut meliputi kemampuan menjaga 
muru’ah (kehormatan diri), kesungguhan dalam menjalankan ajaran agama, tidak melakukan 
perbuatan fasik, serta memiliki akhlak yang terpuji. Apabila seorang perawi tidak memenuhi 
karakteristik tersebut, maka riwayat hadis yang disampaikannya dipandang tidak dapat dipercaya 
dan dikategorikan sebagai hadis maudhu‘.15  Ar-Râzî memaknai keadilan (al-‘adâlah) sebagai 
keadaan batin yang menuntun seseorang untuk senantiasa berperilaku berdasarkan prinsip 
ketakwaan. Hal ini tercermin dalam upaya menjauhi dosa-dosa besar, tidak terus-menerus 
melakukan dosa-dosa kecil, serta menghindari perbuatan yang pada dasarnya dibolehkan tetapi 
dapat merendahkan kehormatan dan harga diri (muru’ah).  

3. Ḍabṭ (Ketelitian Hafalan Perawi) 

Dhabit (al-ḍabṭ) merujuk pada kapasitas seorang perawi (râwî) dalam menjaga dan 
menguasai hadis yang ia terima dengan tingkat ketelitian yang tinggi, baik melalui kekuatan daya 

ingat (ḍabṭ al-ṣadr) maupun melalui pencatatan yang rapi dan terpelihara dalam kitab atau catatan 

pribadi (ḍabṭ al-kitāb). Seorang perawi dinilai memiliki sifat dhabit apabila ia mampu 
menyampaikan kembali hadis yang diriwayatkannya secara akurat, tanpa terjadi perubahan yang 
signifikan pada lafal maupun maknanya. Apabila seorang perawi memiliki daya hafal yang kokoh 
sejak pertama kali menerima hadis, mampu menjaga ingatan tersebut hingga saat 
menyampaikannya kepada orang lain, serta sanggup mengingat dan meriwayatkannya kembali 
dengan tepat kapan dan di mana pun diperlukan, maka perawi tersebut dikategorikan memiliki 

ḍabṭ al-ṣadr, yaitu ketelitian yang bersumber dari kekuatan hafalan.16 

Menurut Abu Bakar al-Kufi, ketelitian (ḍabṭ) yang harus dimiliki oleh seorang perawi 

terbagi ke dalam dua bentuk. Pertama, ḍabṭ aṣ-ṣadr, yaitu kemampuan perawi menyimpan hadis 
yang ia dengar dalam ingatannya dengan baik, sehingga ia dapat mengingat dan meriwayatkannya 

kembali kapan pun diperlukan. Kedua, ḍabṭ al-kitāb, yakni kecakapan perawi dalam memelihara 
dan menjaga catatan hadis yang dimilikinya agar tetap terjamin keasliannya serta terhindar dari 
perubahan, penambahan, maupun pengurangan.17 
4. Terhindar dari Syadz  

Terbebas dari unsur syādz merupakan kriteria mendasar dalam menilai mutu sebuah hadis, 
terutama ketika menetapkan kedudukannya sebagai hadis sahih atau hasan. Dalam pengertian 
istilah, hadis syādz adalah riwayat yang disampaikan oleh perawi yang pada dasarnya dinilai dapat 
dipercaya (tsiqah), namun isi atau jalur periwayatannya bertentangan dengan riwayat lain yang 
lebih unggul, baik dilihat dari banyaknya perawi, tingkat ketelitian mereka, maupun kekuatan 
sanad yang dimiliki. Menurut Sulaemang (2020), istilah syādz berasal dari kata syadzdza yang 

 
15 Alfiah, Fitriadi, Suja’i, Studi Ilmu Hadis, (Riau: Kreasi Edukasi, 2016), h. 120 
16Akbar Nico, Muhammad Ali, “Hadis Sahih, Hasan, Daif Dan Maudu”, Ma’had Aly Journal Of Islamic Studies, 

Volume 4 Nomor 1 Juli 2025, h. 64 
17 Fitrah Waila Zamzani Muhammad, Muhammad Ali, “Teknik Periwayatan Hadis”, Ma’had Aly Journal Of 

Islamic Studies, Volume 4 Nomor 2 Juli 2025, h.5 



Misrawati1, Muh Tasbih2, Zaenab Abdullah3 

 

7 

 

memiliki makna sesuatu yang ganjil, terasing, tidak lazim, tidak sesuai ketentuan, atau 
menyimpang dari kebiasaan. Dalam konteks ilmu hadis, suatu riwayat dikatakan tidak 
mengandung unsur syādz apabila tidak bertentangan dengan hadis lain yang memiliki tingkat 
kesahihan lebih kuat. Adapun hadis syādz pada hakikatnya adalah hadis yang diriwayatkan oleh 
perawi yang berstatus tsiqah, namun dinilai menyimpang karena kandungan matannya 
berlawanan dengan riwayat lain yang disampaikan oleh perawi yang lebih unggul tingkat 
kepercayaan dan ketelitiannya.18 
5. Tidak ada Illat 

Menurut al-Ghazali (1983), secara bahasa istilah ‘illat merujuk pada sesuatu yang 
keberadaannya menyebabkan perubahan pada kondisi hal lain. Sebagai contoh, penyakit 
dinamakan ‘illat karena kehadirannya mengakibatkan keadaan tubuh manusia berubah dari sehat 
menjadi sakit. Dalam berbagai definisi yang dikemukakan para ulama, meskipun redaksinya 
beragam, terdapat titik temu yang sama, yaitu bahwa ‘illat dipahami sebagai bentuk cacat yang 
bersifat tersembunyi. Hal ini berbeda dengan cacat yang tampak secara jelas dan mudah dikenali, 
seperti kelemahan pada perawi atau terputusnya mata rantai sanad.19 

Pembahasan tentang ‘illat dalam hadis merupakan bagian penting dan strategis dalam 
disiplin ilmu hadis, karena berkaitan langsung dengan diterima atau ditolaknya suatu hadis, baik 
dari sisi keabsahan sanad maupun kesahihan matannya. Secara umum, kajian ini menyoroti 
adanya cacat tersembunyi yang tidak dapat dikenali secara kasatmata dalam sanad atau matan 
hadis, namun baru terungkap setelah dilakukan penelaahan yang mendalam dan teliti. ‘Illat 
tersebut dapat berupa kelemahan tertentu pada perawi, kekeliruan dalam penyambungan sanad, 
perubahan pada redaksi hadis, ataupun perbedaan antarriwayat yang tidak memungkinkan untuk 
dipadukan, sehingga berdampak pada penurunan kualitas hadis.20 
C. Metode Tahapan Dalam Melakukan Kritik Sanad 

1. Menelusuri Seluruh Nama Perawi 

Salah satu kitab yang terkenal menggunakan metode ini adalah Musnad Imam Ahmad karya 

Imam Ahmad bin Hanbal (Birbik, 2020) metode ini didasarkan pada identifikasi perawi pertama 

dari suatu hadis. Tahap awal yang dilakukan adalah mengetahui terlebih dahulu siapa perawi 

awal hadis yang akan ditakhrīj dengan merujuk pada kitab-kitab sumber aslinya. Setelah itu, nama 

perawi pertama tersebut dicari dalam kitab takhrīj yang menerapkan metode ini, kemudian 

ditelusuri hadis yang dimaksud yang tercantum di bawah nama perawi tersebut. Dengan 

menerapkan metode ini, seorang pengkaji atau peneliti sanad hadis akan memperoleh berbagai 

jalur sanad beserta ragam redaksi matan yang terdapat dalam kitab-kitab sumber. Temuan 

tersebut selanjutnya memungkinkan dilakukannya tahap berikutnya, yakni iktibār, untuk 

membandingkan dan menilai kekuatan riwayat yang ada. 

Menurut Nadhiran (2014), observasi reflektif (i‘tibār) terhadap hadis memiliki tiga 

kegunaan utama. Pertama, untuk menelusuri kondisi keseluruhan sanad hadis, khususnya terkait 

ada atau tidaknya jalur pendukung yang berfungsi sebagai syāhid maupun mutābi‘. Kedua, 

membantu mengidentifikasi nama-nama perawi secara menyeluruh, sehingga memudahkan 

penelusuran biografi serta penilaian kredibilitas mereka dalam berbagai kitab rujukan. Ketiga, 

 
18Pratiwi Nurul, Prades Ariato Silondae, dkk, “Relevansi Hadis Hadis Maqbul : Shahih dan Hasan Dalam 

Menyelesaikan Persoalan Ekonomi Syariah Kontemporer”, Adz Dzahab Jurnal Ekonomi dan Bisnis Islam, Volume 8, 
No. 1, 2023, h. 122-123 

19Fuady Muhammad Daud Zakiul, Kuntari Madchaini, Irwanto, “Illat dalam Penalaran Ta’līlī sebagai 

Metode Istinbaṭ Hukum”, El-Wasathy: Journal of Islamic Studies, Vol. 1, No. 1, Mei, 2023 
20 Syafii Rangkuti Muhammad, Rheina Fattah Nadenggan Hasibuan, “Pendekatan Illat Fil Hadits”, tashdiq 

Jurnal Kajian Agama dan Dakwah,  Vol. 14 No. 3 Tahun 2025 



Misrawati1, Muh Tasbih2, Zaenab Abdullah3 

 

8 

 

untuk mengetahui simbol atau bentuk periwayatan yang digunakan oleh para perawi, yang dapat 

memberikan gambaran awal mengenai metode periwayatan sekaligus membantu mendeteksi 

kemungkinan adanya cacat dalam sanad.21 

2. Mengkaji kesinambungan jalur periwayatan. 

Untuk memperjelas mekanisme penilaian periwayat, Brown mengemukakan tiga teknik 
yang digunakan oleh para kritikus hadis terkemuka seperti Syu‘bah, al-Bukhari, dan Ibn ‘Adī. 
Pertama, para kritikus menekankan pentingnya kejelasan identitas periwayat. Apabila seseorang 
meriwayatkan hadis dari figur yang tidak dikenal, maka menurut kesepakatan umum para ahli 
hadis, diperlukan minimal dua periwayat yang telah dikenal untuk memastikan identitasnya serta 
membuktikan bahwa ia benar-benar memiliki murid yang meriwayatkan hadis darinya. Jika 
ketentuan ini tidak terpenuhi, maka periwayat tersebut secara otomatis dinilai tidak dapat 
dipercaya. Kedua, para kritikus hadis akan mengumpulkan seluruh riwayat yang disampaikan 
oleh seorang perawi dari berbagai guru untuk dianalisis secara komprehensif. Melalui proses ini 
dapat diketahui ada tidaknya penguat bagi hadis yang ia riwayatkan. Syu‘bah, sebagaimana 
dikutip oleh Brown, menyatakan bahwa riwayat seseorang dapat ditolak apabila ia terlalu banyak 
meriwayatkan dari perawi yang sudah masyhur, sering melakukan kesalahan, dicurigai berdusta, 
atau menyampaikan riwayat yang bertentangan dengan riwayat lain.  

Ketiga, kritikus hadis menilai aspek kepribadian perawi, meliputi integritas moral, 
keyakinan keagamaan, dan tingkat kesalehannya untuk menentukan sifat ‘adālah. Kriteria ini 
sejalan dengan standar umum yang diterima para ulama hadis, yakni konsistensi dalam beragama, 
terbebas dari perbuatan dosa, tidak menunjukkan sikap munafik, serta menjaga kehormatan diri. 
Lebih lanjut, proses evaluasi sumber hadis menjadi kurang bermakna apabila seorang kritikus 
tidak dapat memastikan adanya pertemuan langsung antara perawi dengan orang yang darinya 
ia meriwayatkan hadis. Penentuan kesinambungan ini dikenal sebagai kontiguitas sanad (contiguity 

of transmission), yang dalam istilah ilmu hadis disebut ittiṣāl al-sanad. Kepastian bahwa suatu hadis 
ditransmisikan melalui rangkaian sanad yang saling terhubung dan tidak terputus hingga Nabi 
memiliki tingkat kepentingan yang sama dengan penilaian kredibilitas perawi. Apabila tidak 
dapat dipastikan bahwa para perawi saling mendengar satu sama lain, maka sanad tersebut dinilai 

terputus (munqaṭi‘), sehingga hadis yang diriwayatkan tidak dapat dijadikan dasar yang dapat 
dipercaya.22 

3. Menilai Kredibilitas Perawi (al-Jarḥ wa al-Ta‘dīl) 

Menurut Ajjaj al-Khatīb, ilmu al-jarḥ wa al-ta‘dīl merupakan disiplin yang mengkaji kondisi 
para perawi hadis untuk menentukan apakah riwayat yang mereka sampaikan dapat diterima 

atau harus ditolak (al-Khatīb, Uṣūl al-Ḥadīṡ, hlm. 233). Sementara itu, Subḥī al-Ṣāliḥ 

mendefinisikan ilmu jarḥ wa al-ta‘dīl sebagai ilmu yang membahas para perawi hadis dengan 
menelaah faktor-faktor yang menyebabkan mereka dinilai tercela atau justru bersih dan 

terpercaya, dengan menggunakan istilah-istilah tertentu dalam proses penilaiannya (Subḥī al-

Ṣāliḥ, 2017). Uraian-uraian yang telah dipaparkan sebelumnya menunjukkan bahwa al-jarḥ wa al-
ta‘dīl merupakan sebuah metode yang digunakan untuk menilai tingkat kepercayaan dan 
kelayakan seorang perawi hadis. Hasil dari penilaian tersebut menjadi dasar dalam menentukan 
apakah hadis yang diriwayatkannya dapat diterima atau justru harus ditolak. Dengan demikian, 

tujuan utama kajian jarḥ wa ta‘dīl adalah menelaah kepribadian dan integritas seorang perawi, 

 
21 Firdaus Hasibuan Yusuf, Rahmat, “Dinamika Studi Kritik Sanad Hadis melalui Software Hadis Lidwa 

Pusaka”, Journal Of Hadith Studies, Vol. 7 Nomor 2 (Juli-Desember 2024, h. 162-163 
22Budiman Arif, Edi Safri, Novizal Wendry, "Studi Kritik Hadis Perspektif Jonathan A.C. Brown (Analisis 

Terhadap Three Tiered Method)”, Jurnal Substantia, Volume 22, Nomor 1, April 2020, h.10 



Misrawati1, Muh Tasbih2, Zaenab Abdullah3 

 

9 

 

sehingga dapat ditetapkan penilaian terhadapnya, seperti apakah ia tergolong adil dan terpercaya 
atau justru dicurigai berdusta.23 
Kesimpulan 

Berdasarkan pembahasan yang telah diuraikan, dapat disimpulkan bahwa kritik sanad 

merupakan instrumen metodologis yang sangat fundamental dalam disiplin ilmu hadis untuk 

menjaga keotentikan dan validitas riwayat Nabi Muhammad SAW. Kritik sanad tidak hanya 

berfungsi menelusuri ketersambungan jalur periwayatan (ittiṣāl al-sanad), tetapi juga menilai 

kualitas personal para perawi melalui standar keadilan (‘adālah) dan ketelitian (ḍabṭ), serta 

memastikan terbebasnya sanad dari unsur kejanggalan (syādz) dan cacat tersembunyi (‘illat). 

Dengan demikian, sanad menjadi tolok ukur utama dalam menentukan kualitas hadis, baik sahih, 

hasan, maupun dhaif. Lebih lanjut, penelitian ini menegaskan bahwa metode al-jarḥ wa al-ta‘dīl 

memiliki peran sentral dalam proses kritik sanad, karena melalui metode inilah integritas dan 

kredibilitas perawi dapat dievaluasi secara objektif dan sistematis. Tahapan-tahapan kritik 

sanad—mulai dari penelusuran nama perawi, pengkajian kesinambungan periwayatan, hingga 

penilaian karakter dan kapasitas perawi—menunjukkan bahwa tradisi keilmuan hadis dibangun 

di atas prinsip kehati-hatian dan ketelitian ilmiah yang tinggi. Oleh karena itu, kritik sanad 

merupakan upaya ilmiah yang tidak dimaksudkan untuk meragukan kebenaran hadis sebagai 

wahyu, melainkan sebagai mekanisme akademik untuk memastikan bahwa hadis yang dijadikan 

hujjah benar-benar memiliki dasar periwayatan yang dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah 

dan metodologis. 

Daftar Pustaka 

Ahmad Kamaluddin, “Naqd As-Sanad : Metodologi Validasi Hadits Shahih”, Mushaf Journal : 

Jurnal Ilmu Al Quran dan Hadis Vol. 3 No. 2 Agustus 2023 

Alfiah, Fitriadi, Suja’i, (2016), Studi Ilmu Hadis, (Riau: Kreasi Edukasi) 

Arif Budiman, Edi Safri, (2020), Novizal Wendry, "Studi Kritik Hadis Perspektif Jonathan A.C. 

Brown (Analisis Terhadap Three Tiered Method)”, Jurnal Substantia, Volume 22, Nomor 1, 

April 

Ginting Ernawati Beru, (2024), “Metode Penelitian Sanad”, Shahih Jurnal Ilmu Kewahyuan, Vol. 7, 

No. 1, Jan-Jun  

Hasibuan Yusuf Firdaus, Rahmat, (2024), “Dinamika Studi Kritik Sanad Hadis melalui Software 

Hadis Lidwa Pusaka”, Journal Of Hadith Studies, Vol. 7 Nomor 2 (Juli-Desember) 

Hedhri Nadhiran, (2014), “Kritik Sanad Hadis: Tela’ah Metodologis”, Jurnal Ilmu Agama : 

Mengkaji Doktrin, Pemikiran, dan Fenomena Agama, Vol. 15 No. 1  

Hilgha Mustin, Muhammad Tasbih, Zaenab Abdullah, (2025), “Kritik Sanad (Naqd Al-Sanad) 

Dalam Ilmu Hadis: Metodologi dan Implementasinya”, Socius: Jurnal Penelitian Ilmu-Ilmu 

Sosial, Volume 3, Nomor 1 

Jumantoro Totok, (2007), Kamus Ilmu Hadits, (Jakarta: PT. Bumi Aksara 

M. Hasbi Umar, Heryani, Ramlah, (2023) “Hadis Dalam Perspektif Sejarah Sosial dan Hukum 

Islam”, Jurnal Indragiri Penelitian Multidisiplin, Vol. 3, No. 1, Januari  

 
23 Zulfa Nur Fadhilah, Romlah Abubakar Askar, “The Relevance Of The Science Of Jarh Wa Ta’dil To 

The Validity Of Hadith In The Digital Era”, Multidisciplinary Indonesian Center Journal (MICJO), Vol. 2 No. 3 Edisi 
Juli 2025, h. 3088 



Misrawati1, Muh Tasbih2, Zaenab Abdullah3 

 

10 

 

Mawar Sumaila, Isnayanti, (2025), “Kaidah Isnad Hadis: Telaah Sistem Periwayatan Dalam 

Perspektif ‘Ulumul Hadis”, El-Mizzi: Julrnal Ilmu Hadis, Volume 4 Nomor 2 (Desember) 

Muhammad Anshori, (2016), “Kajian Ketersambungan Sanad (Ittişāl Al-Sanad)”, Jurnal Living 

Hadis, Vol. 1 Nomor 2, Oktober  

Muhammad Daud Zakiul Fuady, Kuntari Madchaini, Irwanto, ,(2023), “Illat dalam Penalaran 

Ta’līlī sebagai Metode Istinbaṭ Hukum”, El-Wasathy: Journal of Islamic Studies, Vol. 1, No. 1, 

Mei 

Muhammad, Maulana Abdul Hamid, et all. (2024):  "Hadist Ditinjau Dari Kualitas Sanad Dan 

Matan (Hadist Shohih, Hasan, Dhoif)", Jurnal Kajian Islam dan Sosial Keagamaan, Vol. 1 No. 

4 April – Juni 

Nasruddin Yusuf, (2015), “Hadis Sebagai Sumber Hukum Islam (Telaah Terhadap Penetapan 

Kesahihan Hadis Sebagai Sumber Hukum Menurut Syafi’iy)”, Jurnal Potret Pemikiran Institut 

Agama Islam Negeri Manado, Vol 19, No 1 

Nico Akbar, Muhammad Ali, (2025), “Hadis Sahih, Hasan, Daif Dan Maudu”, Ma’had Aly 

Journal Of Islamic Studies, Volume 4 Nomor 1 Juli 

Nur Fadhilah Zulfa Zulfa, Romlah Abubakar Askar,(2025), “The Relevance Of The Science Of 

Jarh Wa Ta’dil To The Validity Of Hadith In The Digital Era”, Multidisciplinary Indonesian 

Center Journal (MICJO), Vol. 2 No. 3 Edisi Juli  

Nurul Pratiwi, Prades Ariato Silondae, dkk,(2023), “Relevansi Hadis Hadis Maqbul : Shahih dan 

Hasan Dalam Menyelesaikan Persoalan Ekonomi Syariah Kontemporer”, Adz Dzahab 

Jurnal Ekonomi dan Bisnis Islam, Volume 8, No. 1 

Rahman, Imelda Putri Hsb, Maya Fitri Sulastri, (2025), “Metodologi Penelitian Hadis:Antara 

Kritik Sanad Dan Matan”, Amsal Al-Qur’an: Jurnal Al-Qur’an dan Hadis, Vol. 2 No. 2 Juli 

Rangkuti Muhammad Syafii, Rheina Fattah Nadenggan Hasibuan, (2025), “Pendekatan Illat Fil 

Hadits”, tashdiq Jurnal Kajian Agama dan Dakwah,  Vol. 14 No. 3  

Ulin Nuha, (2013), “Kritik Sanad: Sebuah Analisis Keshahihan Hadits”, AN NUR: Jurnal Studi 

Islam, Vol. 5 No. 1  

Waila Zamzani Muhammad Fitrah, Muhammad Ali, (2025), “Teknik Periwayatan Hadis”, 

Ma’had Aly Journal Of Islamic Studies, Volume 4 Nomor 2 Juli  

Widya Pratiwi, Tasmin Tanggarreng, (2025), “Kritik Sanad Hadits Terhadap Kajian Ilmu 

Hadits”, Global Research and Innovation Journal (GREAT), Volume 1, Nomor 2 

Yusuf Husein, Kriteria Hadis Sahih, (1996)Kritik Sanad dan Matan, (Yokyakarta: Universitas 

Muhammadiyah 

https://journal.iain-manado.ac.id/index.php/PP/issue/view/47

